



## Os senhores do desterro de Portugal: judeus portugueses em Veneza e Ferrara em meados do século XVI

Autor(es): Andrade, António Manuel Lopes

Publicado por: Associação Internacional de Lusitanistas

URL

persistente: URI:http://hdl.handle.net/10316.2/34452

**Accessed :** 7-Mar-2017 21:06:51

A navegação consulta e descarregamento dos títulos inseridos nas Bibliotecas Digitais UC Digitalis, UC Pombalina e UC Impactum, pressupõem a aceitação plena e sem reservas dos Termos e Condições de Uso destas Bibliotecas Digitais, disponíveis em https://digitalis.uc.pt/pt-pt/termos.

Conforme exposto nos referidos Termos e Condições de Uso, o descarregamento de títulos de acesso restrito requer uma licença válida de autorização devendo o utilizador aceder ao(s) documento(s) a partir de um endereço de IP da instituição detentora da supramencionada licença.

Ao utilizador é apenas permitido o descarregamento para uso pessoal, pelo que o emprego do(s) título(s) descarregado(s) para outro fim, designadamente comercial, carece de autorização do respetivo autor ou editor da obra.

Na medida em que todas as obras da UC Digitalis se encontram protegidas pelo Código do Direito de Autor e Direitos Conexos e demais legislação aplicável, toda a cópia, parcial ou total, deste documento, nos casos em que é legalmente admitida, deverá conter ou fazer-se acompanhar por este aviso.









# VEREDAS

Revista da Associação Internacional de Lusitanistas



## Os Senhores do Desterro de Portugal

### Judeus portugueses em Veneza e Ferrara em meados do século XVI

#### ANTÓNIO MANUEL LOPES ANDRADE

Universidade de Aveiro

A experiência e o capital adquiridos pelos judeus portugueses, sobretudo desde os primórdios da expansão portuguesa no século XIV, deram origem a uma comunidade capaz de aproveitar as novas e irrecusáveis oportunidades que iam surgindo na África, no Oriente, no Brasil e também nas colônias espanholas. A descoberta do caminho marítimo para a Índia constituiu um marco decisivo que veio revolucionar por completo todo o sistema em que assentava o comércio mundial de especiarias.

No virar do século, Portugal detém o mais vasto império alguma vez alcançado, assente numa relação bastante estreita e frutuosa entre poder e saber, que propiciou um avanço extraordinário em
múltiplas áreas do conhecimento entre as quais se destacam a astronomia, a cartografia, a matemática ou a medicina. Os judeus portugueses, entretanto convertidos à força em cristãos-novos, mantêmse, na sua grande maioria, no país e não são alheios a esse projeto
grandioso, em que participam com empenho e dedicação, tanto na
produção de riqueza como de saber.

A expulsão dos judeus do território português, em 1497, executada de forma mais simulada que efetiva, e a tardia implantação da Inquisição no nosso país, deu azo a que as primeiras décadas de Quinhentos constituíssem uma época de relativa paz e prosperidade para os cristãos-novos residentes em Portugal. Na verdade, a conversão forçada dos judeus, por imposição de D. Manuel, coincidiu com o momento áureo da expansão portuguesa e, naturalmente, foi nesse meio e nessas circunstâncias que os cristãos-novos se envolveram, desde o primeiro momento, no comércio dos produtos da metrópole e das colônias, em particular as drogas e especiarias (onde a pimenta sempre ocupou um lugar ímpar), o sal e o açúcar, e em todas as atividades que lhe estavam associadas. De fato, não é por acaso que são cristãos-novos portugueses, em grande medida, os homens que, em Lisboa e Antuérpia, lançam as bases do grande comércio à escala mundial.

A participação destacada dessa comunidade no comércio transoceânico português e, mais tarde, espanhol, ao longo do século XVI, é uma das atividades mais importantes que contribui, decisivamente, para a criação e fixação de importantes comunidades judaico-portuguesas em Londres, Antuérpia, Veneza, Ferrara ou Ancona, desde as primeiras décadas de Quinhentos. Assiste-se a uma fase inicial em que se dá o estabelecimento de alguns mercadores judaico-portugueses nas novas praças comerciais, que depois abre caminho a uma segunda fase, menos seletiva, na qual os cristãos-novos menos favorecidos tentam a sua sorte e prosseguem o caminho já antes trilhado pelos mercadores.

O florescimento econômico, alicerçado sobretudo na intensa atividade comercial, depressa criou as condições favoráveis para que cada vez mais membros dessa comunidade aproveitassem as oportunidades que se lhes ofereciam de forma a alcançar uma posição cimeira em várias áreas, tanto dentro como fora de Portugal. A própria conversão geral contribuiu, por estranho que isso possa parecer, para abrir as portas de algumas atividades aos cristãos-novos, que antes estavam interditadas aos judeus. No comércio e na medicina, na literatura e na alta finança, na ciência e na universidade, na filosofia e na imprensa, nestas e noutras áreas, não será difícil en-

contrar vários nomes de judeus ou cristãos-novos portugueses que se distinguiram, nacional e internacionalmente, nos séculos XV e XVI.

Uma grande parte dos judeus portugueses que se vão notabilizar na diáspora sefardita são filhos dessa conjuntura extraordinária que fazia do império português o mais vasto alguma vez alcançado. Os cristãos-novos que trilharam os caminhos do desterro, sobretudo a partir dos primeiros anos da década de trinta, manifestam geralmente orgulho deste passado glorioso que foi também o seu e para o qual deram uma contribuição notável em vários níveis.

A intolerância religiosa, o fanatismo e as terríveis perseguições de que os cristãos-novos foram alvo primordial, em particular após o estabelecimento da Inquisição em Portugal, não constituíram motivo bastante para que muitos dos que partiram renegassem para sempre o país que os viu nascer e crescer. O exílio teve inclusive o condão de, por uma parte, reforçar mais ainda a união entre os membros da comunidade perseguida e, por outra, de manter bem viva, na sua memória, a recordação da terra natal.

Não se estranha, por conseguinte, que Duarte Pinel, *alias* Abraão Usque, tenha usado em Ferrara, como marca de impressor, a imagem da esfera armilar, um notável símbolo manuelino associado à própria ciência náutica e ao extraordinário poderio político, econômico e científico, proporcionado pelas navegações portuguesas. A esfera armilar, em simultâneo instrumento de observação e modelo do próprio universo, foi adotada por D. Manuel como emblema pessoal, dando assim a imagem perfeita da vastidão geográfica do império lusitano. (Vide Fig. 1.)

O estabelecimento da Inquisição, em 1536, e a subsequente transferência da Universidade de Lisboa para Coimbra, em 1537, correspondem, no fundo, à concretização dos desígnios de D. João III. Estas iniciativas régias, todavia, acarretaram graves e profundas consequências, tanto para o país, quanto para a comunidade judai-co-portuguesa. A relação estreita entre poder, saber e riqueza, em que assentara o sucesso do império marítimo português, acabava de sofrer um rude golpe. Com os judeus portugueses que eram forçados a abandonar, em cada vez maior número, a terra que os vira nascer, partia também uma parte importante da nação lusitana. Com

eles partia, sem dúvida, uma cultura, uma língua e uma experiência únicas. Uma parte substancial do saber e da riqueza nacional acompanha os numerosos cristãos-novos que rumam a Antuérpia ao longo das décadas de trinta e quarenta.

As atividades da pioneira e empreendedora comunidade judaico-portuguesa, estabelecida na plataforma comercial de Antuérpia, desde as primeiras décadas do século XVI, é um exemplo paradigmático dessa realidade. Há um núcleo reduzido de grandes mercadores cristãos-novos, encabeçado por Diogo Mendes, que criam, desde muito cedo, as condições que tornaram possível, alguns anos mais tarde, a fuga generalizada dos cristãos-novos, seguindo as mesmas vias de comunicação das mercadorias. Foram os membros do chamado *Consórcio da Pimenta*, que estiveram na base do grande comércio internacional associado, primeiro, às especiarias, em particular à pimenta, e depois alargado a muitos outros produtos provenientes da metrópole e das colônias portuguesas.

Mas são também esses mesmos homens que assumem um papel decisivo e incontornável na diáspora sefardita, organizando e financiando redes de apoio à emigração dos seus conterrâneos menos favorecidos. Nessa primeira metade de Quinhentos foram lançadas as sólidas raízes de uma estrutura alargada de base comercial, cultural e religiosa, assente em redes familiares, cujos membros se encontravam dispersos pelas grandes praças comerciais européias.

Amato Lusitano (João Rodrigues de Castelo Branco), Duarte Gomes (Salomão Usque-David Zaboca), Diogo Pires (Isaia Cohen), Duarte Pinel (Abraão Usque), Manuel Rodrigues (Manuel Brudo), Luís Nunes de Santarém, Manuel Reinel (Abraham Abendana) ou Samuel Usque contam-se entre aqueles que tomaram a dolorosa decisão de abandonar o país e constituem, precisamente, alguns dos mais notáveis Senhores do Desterro de Portugal. Entre as décadas de trinta e quarenta, todos eles, sem exceção, seguem os penosos caminhos do exílio rumo ao empório de Antuérpia.

Entre os desterrados encontram-se, naturalmente, algumas das figuras de proa da cultura portuguesa do século XVI. Amato Lusitano, Diogo Pires, Duarte Gomes, Luís Nunes e Manuel Reinel haviam obtido, em conjunto, a sua formação superior, no Estudo de

Salamanca, em Artes e Filosofia, e Medicina. Alguns deles continuaram depois os seus estudos na Universidade de Lisboa, que Luís Nunes e Duarte Gomes honraram com o seu magistério, até à transferência definitiva da instituição para Coimbra.

O percurso atribulado desses homens retrata, como é notório, a fuga irreparável do saber. O desenvolvimento cultural e científico do país perde, por muito tempo, o fulgor e o dinamismo que antes revelara. Mesmo os colegas que ficaram, como Antônio Luís, Jerônimo Cardoso, Pedro Nunes ou Tomás Rodrigues da Veiga, ou foram vítimas de processos inquisitoriais, ou viram pelo menos o seu pensamento e ação fortemente condicionados pela censura e pelo medo de eventuais represálias, que podiam atingir, inclusive, cristãos-velhos e estrangeiros, como se verificou mais tarde nos processos inquisitoriais instaurados aos mestres do Colégio das Artes ou ao célebre Damião de Góis.

Em Lisboa e em Antuérpia, a ação da família Mendes-Benveniste assume um papel de indiscutível importância para a comunidade judaico-portuguesa. A morte de Francisco Mendes, em janeiro de 1535, constituiu um golpe profundo e inesperado, não só na Casa Mendes-Benveniste, mas na própria liderança, organização e estratégia dos cristãos-novos, que no ano seguinte assistem incrédulos ao tão temido e anunciado estabelecimento da Inquisição em Portugal, vendo assim malogradas todas as suas diligências para que tal não viesse a suceder.

Como se não bastasse, a imensa fortuna que Francisco Mendes havia deixado em testamento à viúva, D. Beatriz de Luna, e à sua única filha era alvo de uma cobiça cada vez maior. Na seqüência da morte de Francisco Mendes, D. João III diligenciou sem demora no sentido de procurar manter em Portugal a fortuna legada pelo famoso mercador-banqueiro lisboeta. A estratégia passava por tentar assegurar que a jovem filha de Francisco Mendes e de Beatriz de Luna, herdeira de metade da fortuna, se mantivesse no reino até o momento em que, convenientemente, casaria com alguém da casa real. I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. SALOMON, Herman Prins; LEONI, Aron di Leone. Mendes, Benveniste, De Luna, Nasci: the state of the art. *The Jewish Quarterly Review*, v. 88, n. 3-4, p. 148, jan.-apr. 1998.

Beatriz de Luna ofereceu forte resistência à concretização dos anseios do monarca português. Ao abandonar para sempre o país, por volta de meados de 1537, deita a perder, irremediavelmente, os planos de D. João III. A "Senhora", como ficou conhecida entre as comunidades sefarditas, embarca em Lisboa na companhia da pequena filha, da irmã, Brianda de Luna, e de João e Bernardo Micas, os seus dois sobrinhos, filhos do antigo lente do Estudo Geral, o prestigiado Doutor Agostinho Micas. Algum tempo depois, após uma passagem por Londres, aportaria em Antuérpia, onde passou a administrar os negócios da família em conjunto com o seu cunhado, Diogo Mendes.

Do mesmo modo, quase todos os Senhores do Desterro de Portugal se estabeleceram em Antuérpia, mais ou menos duradouramente, antes da passagem subseqüente à península itálica. E, desde logo, alguns houve que deixaram a sua obra impressa. Nessa cidade, Amato publica o seu primeiro trabalho científico, em 1536, e a poesia latina e grega do humanista Diogo Pires, rapidamente integrado no círculo erasmista de Lovaina-Antuérpia, começa a aparecer estampada em obras de autores consagrados.

Refira-se, porém, que não é nosso propósito, de momento, analisar em pormenor a ação dos membros mais destacados da Nação Portuguesa, em Antuérpia. Pretende-se apenas traçar, sumariamente, o percurso seguido por Duarte Gomes, alias Salomão Usque—David Zaboca, e por Duarte Pinel, alias Abraão Usque, antes da chegada a terras italianas. Mais adiante, proceder-se-á à análise comparativa do importante papel que um e outro, em Veneza e Ferrara, viriam a desempenhar no plano cultural e literário, a partir de meados do século XVI.

Aron Leoni, um dos investigadores que mais tem contribuído para traçar, com seriedade e rigor, a história da *Nação Portugue*sa, acaba de publicar um trabalho notável onde apresenta, com sólida base documental, novíssimos dados sobre a composição e as atividades da família de Duarte Gomes.<sup>2</sup> Sabe-se, atualmente, que três

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. LEONI, A. L. The Hebrew Portuguese Nations in Antwerp and London at the time of Charles V and Henry VIII: new documents and interpretations. New Jersey: Ktav, 2005. p. 92-3. Ao contrário do que é hábito nos processos da Inquisição portuguesa, os Processi del S. Uffizio di Venezia não contêm uma sessão dedicada à genealogia. A documentação nota-

irmãos — Duarte Gomes, Tomás Gomes e Guilherme Fernandes — ocupavam funções do mais alto nível ao serviço da Casa Mendes-Benveniste. Guilherme Fernandes entrou ao serviço de Francisco Mendes nos tempos áureos em que este estava estabelecido em Lisboa e o irmão, Diogo Mendes, em Antuérpia. Corria o ano de 1525, quando começou a carreira daquele que foi um dos feitores mais importantes da família. É significativo que Diogo Mendes tenha determinado no seu testamento que a administração dos negócios seria entregue à sua cunhada, D. Beatriz de Luna, que seria assistida nessa missão pelo seu sobrinho, João Micas, e por Guilherme Fernandes.<sup>3</sup>

A presença de Duarte Gomes e da família em Antuérpia está também documentada pelas interessantes declarações prestadas por Luís Franco, no Tribunal do Santo Oficio de Lisboa, no dia 10 de setembro de 1574. Este cristão-novo, natural de Aveiro, havia regressado pouco antes de Ferrara, pelo que as suas palavras denotam um bom conhecimento da comunidade judaico-portuguesa do Ducado Estense. O depoimento revela que Duarte Gomes havia casado com uma filha do livreiro lisboeta, João Fernandes, e apresenta uma descrição pormenorizada dos descendentes do "fisiquo natural de Lixboa". O testemunho reveste-se de grande importância, porquanto dá a conhecer que uma das quatro filhas de Duarte Gomes estava casada com um criado do Duque de Ferrara, o que vem confirmar as excelentes relações de que Duarte Gomes sempre desfrutou nos círculos mais restritos da Corte de Ferrara.

Do mesmo modo, no segundo dos dois processos instaurados ao mercador português pelo S. Uffizio di Venezia, em 1568, o mercador florentino Lorenzo Guicciardini<sup>5</sup> declarou tê-lo conhecido

rial torna-se, por isso, uma fonte quase imprescindível para apurar a composição da família de Duarte Gomes.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> SALOMON, H. P.; LEONI, A. L. Mendes, Benveniste, De Luna, Nasci... Op. cit. p. 152.
 <sup>4</sup> IAN/TT, *Inquisição de Lisboa*, Liv. 56, fls. 302v-306v – "denunciação contra çertos judeus de ferrara".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Trata-se de um irmão do mercador Ludovico Guicciardini que é autor da célebre Descrittione di M. Lodovivo Guicciardini, gentilhuomo fiorentino, di tutti i Paesi Bassi altrimenti detti Germania inferiore. [...]. Anversa, apresso Cristophano Plantino, 1588 (há duas edições anteriores de 1567 e 1581; descreve-se o exemplar da Biblioteca Geral de Coimbra, com a cota R-55-3). Sobre a biografia de Ludovico Guicciardini, cf. ARISTODEMO, D. Dizionario biografico degli italiani: s. u. 'GUICCIARDINI, Ludovico'.

muitos anos antes na cidade de Antuérpia. Aliás, comprova-se que Duarte Gomes já estava ao serviço de D. Beatriz de Luna, se não antes, pelo menos em 1544, porque aparece descrito num documento desse ano como "gouvernant la maison de feu Diego Mendiz".

Por Antuérpia passaram também Abraão e Samuel Usque, antes de se encaminharem para terras italianas. Sabe-se que Abraão estava em Antuérpia por volta de 1549, sendo lícito pensar que terá partido para o sul, não muito tempo depois. Já a presença de Samuel nas margens do Escalda tem de ser forçosamente anterior à data da morte de Diogo Mendes, que ocorreu por volta do mês de agosto de 1543. Na verdade, é ponto assente que o famoso cronista, e também mercador, esteve ao serviço de Diogo Mendes e, mais tarde, da sua viúva, D. Brianda de Luna.

A comunidade judaico-portuguesa estabelecida em Antuérpia assistiu a uma progressiva degradação da sua segurança e liberdade ao longo da década de trinta, sob a pressão das constantes iniciativas tuteladas pela regente, Maria de Hungria, e pelo seu irmão, Carlos V. No final dessa década, ganha forma e acentua-se um largo movimento de transferência de pessoas e capitais para terras italianas.

Veneza, Ferrara e Ancona são os três destinos prioritários, tanto da comunidade judaico-portuguesa que já estava estabelecida em Antuérpia, como também dos compatriotas que continuavam, em grande número, a desembarcar nas margens do Escalda, provenientes de Portugal. Foram vários os estados italianos que tudo fizeram no sentido de procurar atrair para os seus territórios os mem-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Archivio di Stato di Venezia, *Santo Uffizio*, Processi, busta 24, fl. 20v [declarações de 31 de agosto de 1568]; P. C. IOLY ZORATTINI (a cura di). *Processi del S. Uffizio di Venezia contro Ebrei e Giudaizzanti (1561-1570)*. Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1982. v. 2. p. 85-6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Archives Générales du Royaume, *Papiers de l'État en audience* 132, 22 de julho de 1544: Relatório secreto do Conselheiro Corneille Scepperus para a Rainha Maria de Hungria sobre o interrogatório aos Portugueses aprisionados em Antuérpia. Este documento foi apresentado e transcrito *in extenso* por LEONI, A. L. *The Hebrew Portuguese Nations...* Op. cit. p. 92-93; 208-210, doc. 50. Por um erro evidente de transcrição, o escrivão registrou no documento "licentie Emmanuel Gomez", com a troca de Duarte por Emmanuel, tal como se comprova pela leitura integral do relatório.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. LEONI, A. L. *The Hebrew Portuguese Nations...* Op. cit. p. 122 e 226-27 (doc. 67). <sup>9</sup> Cf. LEONI, A. L. *The Hebrew Portuguese Nations...* Op. cit. p. 94-6; GUERRINI, Maria Teresa. New documents on Samuel Usque, the author of the *Consolaçam as tribulaçõens de Israel. Sefarad*, v. 61, p. 83-9, 2001.

bros da comunidade judaico-portuguesa estabelecida em Antuérpia, através da concessão de privilégios, garantias e isenções.

Ercole II, o Duque de Ferrara, foi o soberano que mais êxito obteve, desde o final da década de trinta, com a sua política ativa e empreendedora, para atrair os mercadores portugueses ao seu ducado. A própria Cúria romana, ao mesmo tempo que prosseguia as negociações com os representantes de D. João III e dos cristãosnovos portugueses, com o objetivo de estabelecer a Inquisição em Portugal, autorizava e favorecia a fixação dos mercadores cristãosnovos no estado papal de Ancona.

À semelhança da estratégia posta em prática pelo Duque de Ferrara, Cosimo I, grão-duque de Toscana, procura atrair, de forma muito seletiva, alguns dos mais destacados membros da comunidade judaico-portuguesa, estabelecidos tanto em Antuérpia como em Portugal. Com esse objetivo definido, concede salvos-condutos, com amplas garantias e privilégios, a alguns destacados judeus portugueses e respectivas famílias, tanto a mercadores, como a intelectuais de renome, na expectativa de os atrair aos seus domínios.

Não deixa de ser significativo o fato de Cosimo I ter decidido conceder salvos-condutos às duas irmãs, Beatriz e Brianda de Luna, ou ao antigo colega salmantino de Duarte Gomes, o notável médico Amato Lusitano. <sup>10</sup> Entre o final de fevereiro e o começo de março de 1549, foi atribuído um salvo-conduto a Fernando Mendes, que se havia de distinguir como juiz da Rota, e a Tomás Gomes, que o podia estender ao seu parente Duarte. <sup>11</sup> Trata-se, evidentemente, dos dois irmãos Tomás e Duarte Gomes. <sup>12</sup> A chegada deste último à península italiana deve ter ocorrido, com grande probabilidade, no final da década de quarenta.

Os Mendes-Benveniste, ao longo da década de quarenta, também foram abandonando, pouco a pouco, a praça de Antuérpia e

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Cf. FISCHER, L. Frattarelli: Christiani Nuovi e Nuovi Ebrei in Toscana fra Cinque e Seicento. Legittimazioni e percorsi individuali. P. C. IOLY ZORATTINI (a cura di). L'identità dissimulata: Giudaizzanti iberici nell'Europa Cristiani dell'età moderna. Firenze: Leo S. Olschki Editore, 2000. p. 101.

<sup>11</sup> Cf. FISCHER, L. Frattarelli. Op. cit. p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cf. ZAVAN, G. Gli ebrei, i marrani e la figura di Salomon Usque. Treviso: Santi Quaranta, 2004. p. 81-2. Veja-se a nossa recensão crítica a este estudo publicada em Zakhor-Rivista di Storia degli Ebrei d'Italia, n. 8, p. 228-32, 2005.

estabeleceram-se sobretudo em Veneza e Ferrara, antes de partirem para Constantinopla.<sup>13</sup> Beatriz de Luna encarrega pessoalmente Duarte Gomes de tratar da venda da mansão de Antuérpia, que acabaria por ser adquirida por três flamengos, incumbindo o seu fiel agente de acautelar eventuais dificuldades que Brianda de Luna, a sua irmã desavinda por questões de heranças, poderia causar à boa conclusão do negócio.<sup>14</sup>

Nos primeiros anos da década de cinqüenta, Duarte Gomes viveu entre Ferrara e Veneza, onde se veio a estabelecer em permanência com os seus três filhos mais velhos "in contra' de Santa Maria Formosa al ponte del Anzelo, in la casa grande sora l'intagliador". <sup>15</sup> No verão de 1552, Beatriz de Luna abandona a Sereníssima e parte definitivamente para Constantinopla, onde viria a adotar o nome hebraico de Grácia Nasci. Para trás deixava os antigos agentes comerciais, a quem reconfirmou a qualidade de seus procuradores legais. <sup>16</sup> Duarte Gomes e o irmão Guilherme Fernandes, bem como Agostinho Henriques, eram os três homens a quem passava a caber, a partir desse momento, a gestão dos negócios da Casa Mendes-Benveniste. <sup>17</sup>

Salomão Usque publicou, em 1567, nos prelos venezianos de Niccolò Bevilacqua, a primeira tradução para língua castelhana de parte do *Canzoniere* de Petrarca. 18 Os exemplares conhecidos

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Para uma análise pormenorizada das movimentações dos membros da família Mendes-Benveniste, cf. SALOMON, H. P.; LEONI, A. L. Mendes, Benveniste, De Luna, Nasci... Op. cit. p. 153-165.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Cf. SEGRE, Renata. La formazione di una comunita marrana: i portoghesi a Ferrara. VIVANTI, Corrado (a cura). Storia d'Italia. Gli Ebrei in Italia. I. Dall'alto Medioevo all'età dei ghetti. Annali 11. Torino: Giulio Einaudi, 1996. p. 825-26. nota 118; BROOKS, A. A. The woman who defied kings: the life and times of Doña Gracia Nasi – a Jewish leader during the Renaissance. St. Paul: Paragon House, 2003. p. 255-56.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Archivio di Stato di Venezia, Santo Uffizio, Processi, busta 159, fls. 133r [26 de Março, 1555]. Cf. P. C. IOLY ZORATTINI (a cura di). Processi del S. Uffizio di Venezia contro Ebrei e Giudaizzanti (1548-1560). Firenze: Leo S. Olschki Editore, 1980. v. 1, p. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Archivio di Stato di Venezia, not. Paolo Leoncini, busta 7818, fl. 194, agosto de 1552. Cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 82; LEONI, A. L. *The Hebrew Portuguese Nations...* Op. cit. p. 93, nota 34.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Cf. BROOKS, A. A. Op. cit. p. 292-93.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A obra apresenta o seguinte título: De los Sonetos, Canciones, Mandriales y Sextinas del gran Poeta y Orador Francisco Petrarca, traduzidos de Toscano por Salusque Lusitano [ou, segundo uma outra variante: Salomon Usque Hebreo]. Parte primera. Con breves Sumarios, ò Argumentos en todos los Sonetos y Canciones que declaran la intencion del

desse livro denotam uma única mas significativa diferença entre si: uns apresentam no frontispício o nome do tradutor como "Salusque Lusitano", enquanto outros têm impresso "Salomon Usque Hebreo". A pessoa que está por detrás desse nome, que alterna entre o qualificativo de português e de hebreu, não tem sido fácil de identificar, ainda que seja relativamente consensual atribuir a esta figura a condição de cristão-novo português.

Salomão Usque foi, desde sempre, uma figura bastante controversa, cuja análise tem suscitado aos investigadores muitas dúvidas. Os problemas agudizam-se, quando se procura identificar o autor da tradução castelhana da primeira parte do *Canzoniere* de Petrarca ou equacionar as eventuais relações entre os três célebres cristãos-novos portugueses que ostentam o mesmo nome: Abraão, Samuel e Salomão Usque.

Os estudiosos dividem-se entre aqueles que defendem e aqueles que negam a tese da identificação entre o poeta Salomão Usque e o mercador Duarte Gomes, agente comercial e pessoa da inteira confiança da famosa D. Grácia Nasci. Não obstante a longa e acesa discussão sobre o assunto, acreditamos que, atualmente, se encontram reunidos dados suficientes para se poder afirmar, sem receio, que Duarte Gomes e Salomão Usque são a mesma pessoa. 19

Amato Lusitano e Girolamo Ruscelli, duas figuras das relações próximas de Duarte Gomes, apresentam-nos dois testemunhos coincidentes, irrefutáveis e inequívocos de que Duarte Gomes era um exímio tradutor de Petrarca para a língua castelhana.<sup>20</sup>

autor. Compuestos por el mismo. Con dos Tablas, una Castellana y la otra Toscana y Castellana. Con privilegios. En Venecia. En casa de Nicolao Beuilaqua, MDLXVI (consultou-se um exemplar da variante "Salomon Usque Hebreo", da Biblioteca Nacional de Lisboa – RES. 2444 V, e um outro, com a menção "Salusque Lusitano", da Bibliothèque Nationale de France – YD-727).

<sup>19</sup> Remete-se para o recente trabalho de ZAVAN, G. Op. cit. que tem o mérito de apresentar, com reconhecida clareza e profundidade, a problemática que envolve os nomes de Duarte Gomes e Salomão Usque, sem tomar, no entanto, uma posição definitiva sobre a questão da identificação. Veja-se, igualmente, os novos dados apresentados em ANDRADE, António. A figura de Salomão Usque: a face oculta do humanismo judaico-português. In: GONÇALVES, M. et al. (Org.). Gramática e Humanismo: Actas do Colóquio de Homenagem a Amadeu Torres. Braga: Publicações da Faculdade de Filosofia, 2005. v. 2. p. 15-25.

20 Cf. LUSITANO, Amato. Curationum medicinalium [...] centuriae duae, quinta videlicet ac sexta. Venetiis, ex officina Valgrisiana, 1560 [centuria V, curatio XIX]; Girolamo

Convém notar, porém, que a produção literária assinada com o nome Salomão Usque não se limitou apenas à referida tradução petrarquiana. Foi também autor de uma tragédia intitulada Ester, a qual foi representada pela primeira vez no ghetto de Veneza, por ocasião da festa de Purim, circa 1560. Segundo a tradição, essa peça foi escrita por Salomão Usque com a ajuda de Lazaro di Grazian Levi. A obra primitiva, da qual se conhece apenas uma adaptação, publicada mais tarde pelo ilustre rabino Leon Modena, constitui um dos primeiros dramas hebraicos em vernáculo. 22

Sob o nome de "Salusque Lusitano", encontramos também um soneto em castelhano, a abrir os *Comentarios* de Alfonso de Ulloa. Nesse breve poema dirigido ao leitor, tece um rasgado elogio a Ulloa por ter dedicado a sua obra a D. Luis de Zuñiga y Requesens. Atribuem-se ainda a Salomão Usque dois outros poemas em italiano: a *Canzone sull'opera de' sei giorni*, dedicada ao cardeal Carlo Borromeo, publicada numa antologia compilada por Cristoforo Zabata sob o nome de "Salamon Usque Ebreo"; <sup>24</sup> e a *Canzona* 

RUSCELLI, Del modo di comporre in versi nella lingua italiana, trattato di Girolamo Ruscelli, Nel quale va compreso vn pieno & ordinatissimo Rimario. Nuouamente mandato in luce. Venetia, appresso Gio. Battista Sessa et Melchior Sessa fratelli, [1558], fl. a5r. Para uma análise minuciosa da longa dedicatória de Ruscelli a Gomes, cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 88-91.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Para uma descrição e análise da generalidade da produção poética atribuível a Salomão Usque, cf. ROTH, C. Salusque Lusitano, an essay in disentanglement. *Gleanings*: essays in Jewish History, Letters and Art. New York: Hermon Press, 1967. p. 188 [este trabalho foi publicado pela primeira vez em *The Jewish Quarterly Review*, n. 34, p. 65-85, 1943-1944.]; YERUSHALMI, Y. H. A Jewish Classic in the Portuguese Language. USQUE, Samuel. *Consolação às tribulações de Israel*. Edição de Ferrara, 1553, com estudos introdutórios por Yosef Hayim Yerushalmi e José V. de Pina Martins. Lisboa: F. C. G., 1989. v. 1, p. 122; SALOMON,H. P. Samuel Usque et les problèmes de la Consolação às Tribulações de Israel: Deux études portugaises \* Two portuguese studies. Braga: Barbosa & Xavier, Lda., 1991. p. 63-7; ZAVAN, G. Op. cit. p. 117-123.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Cf. PIATELLI, Abramo A. Ester: l'unico dramma di Leon da Modena giunto fino a noi. Rassegna Mensile di Israele, v. 34, fas. 1, p. 163-172, 1968. SALOMON, H. P. Samuel Usque et les problèmes... Op. cit. p. 65, apresenta uma reprodução fotográfica do frontispício da edição de Leon Modena, a partir do exemplar da Biblioteca Nazionale di San Marco, de Veneza.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Comentarios del s. Alonso de Ulloa, de la guerra, que el illustriss. y ualerosiss. principe don Hernando Aluarez de Toledo Duque de Alua, y capitan general del Rey don Felippe n.s. ha hecho contra Guillermo de Nansau Principe de Oranges; y contra el Conde Lodouico su ermano, y otros rebeldes de su Magestad Catolica enlas tierras baxas, que communmente se llaman Flandes. El año MDLXVIII. Venecia, en casa de Domingo de Farris, 1569.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ZABATA, Cristoforo (Ed.). Della scelta di rime di diuersi eccellenti auttori, di nuovo data in luce, parte prima. Genova: [Antonio Roccatagliata], 1582. ROTH, C. Op. cit. p.

allo Illustrissimo et eccellentissimo Signor Duca d'Urbino, Guidobaldo II Montefeltro, cujo autor aparece mencionado no final da composição simplesmente como "Salamone Usque". 25

A produção literária publicada sob o nome de Salomão Usque (incluindo todas as variantes) resume-se, portanto, à tragédia perdida *Ester* e a três composições poéticas, um soneto em castelhano e duas canções em italiano, à qual acresce, evidentemente, a tradução castelhana da primeira parte do *Canzoniere* de Petrarca, que é a sua obra-prima.

Torna-se imperioso, por conseguinte, refletir sobre as razões que terão levado Duarte Gomes a assumir, em parte significativa da sua obra, os pseudônimos "Salusque Lusitano", "Salomon Usque Hebreo", ou simplesmente "Salamone Usque". São vários os fatores, em nossa opinião, que podem ter contribuído para que o ilustre mercador português assim tivesse procedido.

Não são conhecidas, em concreto, as razões que o terão levado a escolher o sobrenome Usque, mas talvez possa haver aqui uma espécie de jogo com os nomes dos seus dois famosos conterrâneos, Samuel e Abraão Usque. O modo como Duarte Gomes aglutina Salomon Usque na forma reduzida Salusque, de que se não conhece outro registro, a não ser este, assim parece também indicar.

Têm sido aventadas várias hipóteses, nem sempre concordantes, para traçar as relações possíveis entre os três cristãos-novos portugueses que ostentam o sobrenome Usque. Acreditamos que a forma Salomon Usque, nas suas três variantes, não passa de um en-

<sup>25</sup> Esta canção de Salomão Usque, que se encontra manuscrita num códice da Biblioteca Comunale Ariostea de Ferrara, acaba de ser objeto de um estudo e edição crítica por parte de PIÑAS, J.CANALS. Una canción inédita de Salomón Usque. *Sefarad*, n. 64, fas. 1, p. 3-25, 2004.

<sup>195,</sup> cita uma edição anterior de 1573. É muito provável que C. Zabata tenha conhecido Duarte Gomes, já que ambos compartilham o gosto tanto pela poesia como pelo mundo dos negócios. Atribui-se geralmente a C. Zabata a autoria de um tratado comercial intitulado Dialogo, nel quale si ragiona de' cambi, et altri contratti di merci: e parimente delle fere di Ciamberi, e di Trento; ad informatione di tutti coloro, che trattandone desiderano di saper il proprio di tal materia. Genova: appresso Christoforo Bellone F. A., 1573. Cf. PICCINO, Luisa. La riflessione economica en Liguria tra scienza e pratica (secoli XVI-XIX). Quaderni della Facultà di Economia dell'Università dell'Insubria, art. 5, p. 6, 2002, (revista eletrônica acessível no site http://eco.uninsubria.it/Dipeco/Quaderni. Este trabalho foi publicado na revista Storia Economica, v. 4, n. 2, p. 279-327, 2001.

genhoso pseudônimo literário, pelo que não parece ser lícito equacionar, nessa base, qualquer tipo de relação familiar entre Duarte Gomes e Abraão / Samuel Usque. Os documentos que apresentam Zaboca como o nome de família de Duarte Gomes invalidam, à partida, qualquer relação familiar direta com os outros dois Usque.

Até prova em contrário, talvez seja mais prudente não proceder ao estabelecimento de relações apenas com base na semelhança do sobrenome. O avanço da investigação, porém, ainda não foi suficiente para aclarar por completo que tipo de relação familiar, se acaso existe, pode ser estabelecida entre os Usques. Ainda assim, é possível avançar com alguns dados que nos permitem analisar, com relativa segurança, a questão das supostas relações familiares.

Antes de mais nada, deve-se colocar algumas reservas à teoria formulada por C. Roth de que os pais de Abraão Usque teriam vindo provavelmente da Espanha, em 1492, e de que o sobrenome Usque deriva do nome da cidade de Huesca. A hipótese de Roth, que nunca foi comprovada documentalmente, tem obtido aceitação com a indicação adicional de Yerushalmi de que é um sobrenome muitíssimo raro, de que quase não há memória. Sabe-se, presentemente, que não é bem assim. De entre os judeus que viviam em Portugal, em data anterior a 1492, foi possível rastrear onze ocorrências do sobrenome Usque. Convém assinalar, além disso, que os próprios nomes Abraão e Samuel Usque se encontram mencionados entre os registros:

1441 – Abraão Usque e Gonçalo Gil arrendam as sisas, a dízima de pescado e os serviços real e novo dos judeus de Santiago do Cacém, Sines e Colos por 50.630 reais;<sup>29</sup> 1441 – José Usque e Samuel Usque, na localidade de Santi-

ago do Cacem;<sup>30</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ROTH, C. The Marrano Press at Ferrara, 1552-1555. *The Modern Language Review*, v. 38, p. 311, 1943.

 <sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Cf. YERUSHALMI, Y. H. Op. cit. p. 50-1; TOAFF, Ariel. Los Sefardies en Ferrara y en Italia en el siglo XVI; HASSÁN, Iacob M. (Ed.). *Introducción a la Biblia de Ferrara*. Madrid: Comisión Nacional Quinto Centenario, 1994. p. 194; ZAVAN, G. Op. cit. p. 55 e 58.
 <sup>28</sup> Recorreu-se ao trabalho notável de TAVARES, Maria José Pimenta Ferro. *Os Judeus*

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Recorreu-se ao trabalho notável de TAVARES, Maria José Pimenta Ferro. *Os Judeus em Portugal no século XV*. v. 1 [o segundo volume tem o seguinte pé de imprensa: Lisboa: INIC, 1984]. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1982.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> IAN/TT, *Odiana*, liv. 4, fls. 216-217v; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 1, p. 197.

1442 – Isaac Usque, na localidade de Azambuja;<sup>31</sup>

1442 – Jacob Usque, sapateiro em Figueiró;<sup>32</sup>

1442 – Jaque Usque, tecelão, David Usque, alfaiate, e José ben Usque, na localidade de Mértola;<sup>33</sup>

1462 – Samuel Usque e Haim Usque, ourives em Coimbra, recebem privilégios;<sup>34</sup>

1490 – Isaac Usque, na localidade de Olivença. 35

Provou-se recentemente que resulta impossível Abraão ser pai ou irmão de Samuel Usque.<sup>36</sup> Por um lado, é o próprio Abraão quem afirma ser filho de um judeu português chamado Selomoh,<sup>37</sup> por outro, Samuel declara num documento notarial, com a data de 1552, ser "filius quondam Abraham".<sup>38</sup> Ora, nesse ano, Abraão Usque estava, ao que se sabe, em perfeita saúde. Do cruzamento desses dados resulta, naturalmente, que Abraão e Samuel não podem ser, nem irmãos, nem pai e filho. Eis o ponto atual da situação no que respeita às eventuais relações familiares entre Abraão e Samuel Usque.

Quanto à suposta proveniência dos reinos de Castela ou Aragão, acreditamos que Duarte Gomes / Salomão Usque e Abraão Usque são judeus portugueses, descendentes de outros que já habitariam em Portugal muito antes de 1492. Não obstante o pai de Abraão Usque ser qualificado como português, não se pode excluir, como é evidente, que os seus antepassados tenham provindo dos reinos vizinhos em tempos mais recuados. Já a situação de Samuel

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> IAN/TT, Chancelaria de D. Afonso V, liv. 2, fl. 56; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> IAN/TT, *Ibidem*, liv. 2, fl. 60v; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> IAN/TT, *Ibidem*, liv. 23, fl. 104; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> IAN/TT, *Ibidem*, liv. 23, fl. 103; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> IAN/TT, *Odiana*, liv. 1, fl. 77v; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> IAN/TT, *Chancelaria de D. João II*, liv. 12, fl. 82v; TAVARES, M. J. F. Op. cit. v. 2, p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Cf. LEONI, A. L. A hitherto unknown edition of the Spanish Psalter by Abraham Usque (Ferrara 1554). Sefarad v. 61, fas. 1, p. 136, 2001; SALOMON, H. P. O que tem de judaico a Menina e Moca? Cadernos de Estudos Sefarditas, n. 4, p. 200-01, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Cf. Orden de Roshasanah y Kipur transladado en español y de nuevo emedado por yndustria y deligecia de Abraham Usque Be Selomoh Usque Portugues y estampado en su casa y a su costa. En Ferrara à 15 d Elul 5313 [=25 de agosto de 1553].

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Archivio di Stato di Ferrara, *Notarile Antico*, Notario G. B. Saracco, Matr. 534, Pacco 3, fls. 114r-115v. Cf. LEONI, A. L. A hitherto unknown edition... Op. cit. p. 136.

Usque parece ser diferente, pois ele afirma no prólogo da *Consolação* que os seus antepassados eram provenientes de Castela.<sup>39</sup>

O tradutor da primeira parte do *Canzoniere* de Petrarca apresenta-se no frontispício da obra, ora de uma, ora de outra forma, através das variantes "Salomon Usque Hebreo" e "Salusque Lusitano". A alternância entre Hebreo / Lusitano representa, na essência, a própria natureza de Duarte Gomes como judeu português. A esse propósito, convém recordar que os judeus portugueses em diáspora publicam, por regra, os seus livros com a indicação explícita da nacionalidade. Basta recordar os exemplos de Amatus Lusitanus, Manuel Brudus Lusitanus, Didacus Pyrrhus Lusitanus ou Eduardus Pinellus Lusitanus / Abraham Usque Portugues.

Amato Lusitano, cujo nome de batismo é João Rodrigues de Castelo Branco, constitui um exemplo paradigmático, já que apenas utilizou o nome de batismo no seu primeiro livro publicado ainda em Antuérpia, em 1536.<sup>40</sup> A partir desta data adotou para sempre o nome Amatus, uma aproximação vaga do hebraico "Habibi", procedendo à incorporação da menção da nacionalidade no próprio nome, pelo qual passou a ser universalmente conhecido.

Julgamos, porém, que há um argumento ainda mais forte para justificar a adoção dos pseudônimos por parte de Duarte Gomes. Os humanistas adotavam, com freqüência, pseudônimos literários para ocultar a sua identidade. As trocas identitárias eram cultivadas sob uma perspectiva essencialmente lúdica que assumia, por vezes, uma relevância e significação muito particular no seio do grupo em que se inseriam os indivíduos. Por vezes, apenas os elementos de um determinado círculo literário conheciam ou eram capazes de reconhecer a identificação da pessoa que se escondia por detrás do pseudônimo. Não é possível, uma vez mais, apresentar melhor testemunho dessa prática que o do próprio Amato Lusitano, um judeu português com uma sólida formação humanística. No seu *In Dios-*

<sup>39</sup> "E dado caso que a volta ouve muitos do desterro de Castela, e os meus passado a daly ajam sido, mais razaõ parece que tenha agora conta com presente e mayor cantidade".

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> LUSITANO, Amato. Index Dioscoridis. En, candide Lector, Historiales Dioscoridis campi, Exegemataque simplicium, atque eorundem Collationes cum his quae in officinis habentur nedum medicis, et Myropoliorum Seplasiariis, sed bonarum literarum studiosissimis perquam necessarius opus. Ioanne Roderico Castelli Albi Lusitano autore. Antuerpiae, excudebat vidua Martini Caesaris, 1536.

coridis, cuja editio princeps veneziana data de 1553, apresenta o seguinte diálogo figurado entre ele e o médico alemão Ioannes Agricola Ammonius:

AGRICOLA – Ita certe a commentariis tuis acceperam, in quibus te Ioannem Rodericum Castelli Albi Lusitanum nominatum inueni. Nunc uero quum Amatus potius appellari mauis, in dubium uertebam an tuum illud esset opus.

AMATVS — Nouum non est uiros rei literariae deditos, sua plerumque immutasse nomina, ut apud Paulum Iouiam, uirum doctissimum, legitur in eo libro, quo de imaginibus doctissimorum uirorum agit.<sup>41</sup>

AGRICOLA – Assim tinha percebido, de fato, a partir dos teus comentários em que te encontrei com o nome de João Rodrigues de Castelo Branco. Mas agora, como antes queres ser chamado Amato, estava em dúvida se era tua aquela obra.

AMATO – Não é novo os homens dados às letras trocarem muitas vezes os seus nomes, tal como se lê na obra de Paulo Jóvio, homem muito douto, no livro em que traça o retrato de varões muito doutos.

Note-se o cuidado de Amato em pretender evitar falsas atribuições de autoria ao seu primeiro trabalho de Antuérpia, em virtude de ostentar um nome distinto daquele que mais tarde veio a adotar. Nesse capítulo, mostrou-se bem mais cuidadoso e precavido do que Duarte Gomes, o qual nunca esclareceu, em parte alguma, ser o autor da tradução castelhana do *Canzoniere* de Petrarca. Amato não tem dúvidas em afirmar que os homens de letras utilizam pseudônimos literários e ilustra essa prática com os exemplos constantes da obra em que Paulo Jóvio faz o retrato da vida dos homens ilustres do seu tempo. 42

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> LUSITANO, Amato. *In Dioscoridis Anazarbei de medica materia libros quinque, Amati Lusitani, doctoris medici ac philosophi celeberrimi enarrationes eruditissimae*. LUGDUNI, apud Gulielmum Rouillium, sub scuto Veneto, 1558, p. 230 (*liber I, enarratio CLXVI*).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Amato refere-se, decerto, à famosa obra do humanista italiano: *Elogia virorum bellica virtute illustrium veris imaginibus supposita, quae apud musaeum spectantur. Volumen digestum est in septem libros.* Florentiae, in officina Laurentii Torrentini ducalis typographi, 1551.

O uso de pseudônimos literários constituía, nessa época, uma prática generalizada entre os homens que se dedicavam às letras. O próprio Amato demonstra ter uma consciência perfeita de que assim acontecia com muitos contemporâneos seus. Um outro judeu português, Diogo Pires, começou por adotar na sua obra o nome Didacus Pyrrhus Lusitanus, mas posteriormente resolveu transformá-lo em Flauius Iacobus Eborensis, que inscreveu, aliás, no frontispício da sua obra-mestra, o *Cato Minor*, dada à estampa nas duas edições venezianas de 1592 e 1596. 43

A mudança de Diogo em Jacob e de Pires em Flávio não constitui apenas a mera latinização do nome de batismo, já que se adota uma onomástica caracteristicamente judaica. <sup>44</sup> A formação marcadamente humanista de Diogo Pires não o impediu, tanto quanto se sabe, de ter abraçado o judaísmo na diáspora, tendo acabado por adotar também o nome hebraico de Isaia Cohen. Amato Lusitano e Diogo Pires têm em comum com Duarte Gomes o fato de serem judeus portugueses e humanistas, além de terem sido colegas do feitor de D. Grácia Nasci no Estudo de Salamanca.

Há também outros humanistas italianos, com quem Duarte Gomes travou relações muito próximas, que demonstram um verdadeiro prazer, não apenas na simples utilização de pseudônimos, mas no seu uso deliberado como parte integrante de um jogo literário. A ocultação da identidade é uma forma de atingir determinados objetivos, em particular junto aos membros de um grupo mais ou menos restrito. Duarte Gomes é um elemento destacado de um círculo literário veneziano bastante ativo desde meados de Quinhentos, o qual integra, para fazer uso das palavras de Amato, vários nomes de "homens dedicados às letras" tão conhecidos como os de Ludovico Dolce, Ortensio Lando, Girolamo Ruscelli, Alonso Núñez de Reinoso ou Alfonso de Ulloa.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> A esta coletânea poética dedicamos a nossa dissertação de doutoramento, intitulada *O* Cato Minor *de Diogo Pires e a poesia didáctica do séc. XVI*, Universidade de Aveiro, Departamento de Línguas e Culturas, 2005, cuja primeira parte (p. 1-134) traça um esboço biográfico de Diogo Pires e da família Pires-Cohen.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Cf. ANDRÉ, Carlos Ascenso. Um Judeu português nos caminhos do mundo. In: NASCIMENTO A. A. et al. (Ed.). Humanismo para o nosso tempo: homenagem a Luís de Sousa Rebelo. Lisboa: s.e., 2004. p. 179.

As obras desses autores estão repletas de referências cruzadas que nos permitem constatar que mantêm entre si relações literárias intensas e profícuas, como se depreende, por exemplo, das várias menções elogiosas que fazem, expressamente, uns aos outros, da troca de poemas entre os membros do cenáculo, das dedicatórias com que abrem as suas obras, das relações privilegiadas do grupo com o célebre impressor veneziano Gabriel Giolito de Ferrari, que dá à estampa grande parte das suas obras, ou ainda no tratamento preferencial concedido a determinados autores, temas e gêneros literários. 45

De entre os membros desse grupo, outros dois, à semelhança de Duarte Gomes, adotam pseudônimos literários em algumas das suas obras. Girolamo Ruscelli publica uma obra intitulada Secreti di don Alessio Piemontese, cujas quatro partes foram sendo publicadas com múltiplas reedições durante a vida do humanista italiano. Ruscelli assume o pseudónimo de Alessio Piemontese. Apenas alguns elementos do círculo deviam conhecer a verdadeira identidade do autor, que viria a ser revelada unicamente após a sua morte, ocorrida em 1566. Com efeito, transcorrido cerca de um ano, veio à luz uma nova edição que retirou o verdadeiro autor dos Secreti do anonimato, porquanto ostentava o seguinte título: Secreti nuoui di marauigliosa virtu' del signor Ieronimo Ruscelli i quali continouando a quelli di donno Alessio, cognome finto del detto Ruscelli, contengono cose di rara esperienza, & di gran giouamento.

Ortensio Lando é outro dos membros consagrados do círculo literário que revela uma predileção muito particular pelo uso de pseudônimos literários. De fato, pode considerar-se um mestre do disfarce e da simulação, um exímio criador de personagens e de cenários fictícios, de tal sorte que não se consegue destrinçar, muitas vezes, o autor e as personagens por ele engenhosamente elaboradas. Serve-se, por exemplo, do pseudônimo Philalethes Polytopiensis e

<sup>45</sup> Para uma análise das relações estabelecidas entre Duarte Gomes e os restantes elementos deste círculo literário, cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 87-93.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> A propósito do enorme fascínio de O. Lando pelo uso de pseudônimos e, em geral, pelos sofisticados jogos literários que envolvem a revelação / ocultação da identidade, atente-se nas palavras expressivas de BURCKHARDT, Jacob. *The civilization of the Renaissance in Italy.* New York: Harper & Brothers, 1958. v. 2. p. 336: "Ortensio Landi...is so fond of playing hide-and-seek with his own name, and fast-and-loose with historical facts, that even when he seems to be most in earnest he must be accepted with caution and only after close examination".

publica várias obras anônimas ou em nome de outrem, entre as quais figuram duas recolhas famosas de cartas femininas, publicadas em Veneza, cuja autoria, em geral, lhe é atribuída.

Na primeira dessas recolhas, saída dos prelos de Giolito de Ferrari, Lando aparece apenas como a pessoa que coligiu as cartas femininas. An No entanto, o leitor mais atento não pode deixar de se intrigar com o teor de alguns poemas publicados na obra, um deles de Ruscelli, que deixam passar, sutilmente, a idéia de que Lando é o autor das missivas. A atribuição da autoria dessa obra a Lando é hoje uma questão pacífica para a crítica. As segunda recolha contém, supostamente, as cartas escritas por Lucrezia Gonzaga. Mas, uma vez mais, Ortensio Lando terá posto em prática um sofisticado jogo de troca de identidades, no decorrer do qual redige, sob completo anonimato, as epístolas em nome da própria Lucrezia Gonzaga. A estratégia parece ter sido tão bem urdida que ainda hoje se discute quem terá sido o autor da obra.

Duarte Gomes leva os jogos de troca de identidades tão do gosto de Lando ou de Ruscelli até aos limites da imaginação. A verdade é que trocar de identidade ou possuir vários nomes não é apenas um mero jogo literário para ele, à semelhança do que acontece com os autores italianos. Apresentar-se como "Hebreo" ou como "Lusitano", como judeu ou como cristão, como David Zaboca ou como Duarte Gomes, era um jogo bem real e não isento de perigo, que Duarte Gomes era obrigado a pôr em prática todos os dias da sua existência, tal como a generalidade dos judeus portugueses.

Duarte Gomes revela uma sutileza a toda a prova ao adotar dois pseudônimos que vai usando um pouco indistintamente na sua obra. É como se quisesse continuar na sua criação literária os jogos de dissimulação por que tinha de passar na vida real. Mas não era suficiente. Faltava alguma coisa mais, para que jogo e realidade se

<sup>48</sup> Cf. PEZZINI, Serenna. Dissimulazione e paradosso nelle "Lettere di molte valorose donne" (1548) a cura di Ortensio Lando. *Italianistica. Rivista di letteratura italiana*, v. 31, n. 1, p. 67-73, gen. - apr., 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lettere di molte valorose donne, nelle quali chiaramente appare non esser ne di eloquentia ne di dottrina alli huomini inferiori. Vinegia, appresso Gabriel Giolito de Ferrari, 1548.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> LANDO, Ortensio. Lettere della molto illustre sig. la s.ra donna Lucretia Gonzaga da Gazuolo con gran diligentia raccolte, & à gloria del sesso feminile nuouamente in luce poste. Vinegia: [appresso Gualtero Scotto], 1552.

confundissem numa teia intrincada em que ele próprio, Duarte Gomes, e o seu alter-ego, Salomão Usque ou Salusque, dialogassem entre si.

O fato de ter sido publicado um poema de Duarte Gomes no início da tradução de Petrarca é, temos de convir, o supremo jogo da simulação em que o autor real aparece numa obra da autoria de um seu heterônimo. É, de fato, assinalável e revela bem a genialidade deste autor. É, por isso, perfeitamente justificada a apresentação integral do soneto que Duarte Gomes endereçou a Salusque Lusitano:

DEL SEÑOR DVARTE GOMEZ, AL EBRO, RIO FAMOSO EN ESPAÑA.

GOZATE sacro Ybero, qu'has estado,
Dos siglos con tus ninfas, desseoso
De oyr el cantar graue y amoroso
D'el Toscano Poeta celebrado,

Que en riberas del Arno fue criado, Y à Valclusa venido, valle umbroso, La vista d'un Laurel verde y hermoso Lo tuuo luengamente enamorado.

Sentiràs pues agora sus concetos, Càbe tus dulces aguas cristalinas En muy lindo Romance Castellano.

En el qual, ya nos hablan los Sonetos, Canciones, Mandriales y Sextinas Merced del buen SALVSQUE LUSITANO.<sup>50</sup>

O "Señor Duarte Gomez" enaltece com grande generosidade a tradução em romance castelhano de "Salusque Lusitano". Duarte Gomes dispõe as peças do jogo de forma magistral, ao colocar o seu nome em posição de destaque, abrindo o título da composição, que se fecha, precisamente, com agradecimentos à figura do suposto tradutor, Salusque Lusitano. Mas, a arte refinada de Gomes assoma,

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> De los Sonetos, Canciones, Mandriales y Sextinas..., fl. a4v. Apresenta-se a transcrição exata do soneto, tal como foi publicado.

de forma quase imperceptível, por detrás da pequena palavra que precede o nome do tradutor. Sob o qualificativo "buen" não será muito difícil vislumbrar o sorriso matreiro do "bom" Duarte Gomes e de todos aqueles que estavam a par de tão sofisticado jogo.

Este soneto de Duarte Gomes está precedido da interessante dedicatória firmada por "Salusque Lusitano", em Veneza, no dia 8 de agosto de 1567. Nesse texto, Salomão Usque afirma, com justificado orgulho, ser o primeiro a concluir com sucesso uma "Obra en la verdad de muchos desseada, de pocos emprendida, y de ninguno hasta agora acabada". <sup>51</sup> Parece travar-se uma espécie de diálogo circular entre Salusque Lusitano e Duarte Gomes, entre a figura da criação literária e a do próprio criador, que logo a seguir é reeditado no soneto de Duarte Gomes; desta feita, os papéis invertem-se, pois agora é o criador que elogia com grande generosidade, como talvez fosse de esperar, a sua própria criação.

Compreende-se assim perfeitamente aquilo que G. Zavan designou, ainda que com muitas reservas, como "Un raro esempio de generosità letteraria". <sup>52</sup> De fato, não seria muito crível, se fossem pessoas distintas, que Salusque não soubesse que Duarte Gomes era um tradutor talentoso de Petrarca, tal como Amato e Ruscelli já o haviam explicitado de forma clara; do mesmo modo, também não seria facilmente compreensível a excessiva generosidade materializada no soneto com que Duarte Gomes elogia a tradução do seu suposto compatriota.

Duarte Gomes é, decerto, uma figura central nesse círculo literário veneziano. O humanista português funciona como uma espécie de elo privilegiado entre os vários elementos do círculo literário e a presença tutelar e mecenática da Casa Mendes-Benveniste, personificada nas figuras de Beatriz de Luna, *alias* Grácia Nasci, e de João Micas, *alias* Joseph Nasci. O feitor de confiança de Beatriz de Luna não era apenas um ótimo gestor, um homem de decisão rápida e de grande visão, enfim, um mercador consagrado e respeitado por todos. Além de reunir na sua pessoa todas essas qualidades, já por si assinaláveis, era também um indivíduo com uma cultura vastíssima,

52 Cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 74.

<sup>51</sup> De los Sonetos, Canciones, Mandriales y Sextinas..., fl. a2r.

com múltiplas e distintas atividades, com um gosto acentuado pela literatura, sobretudo pela poesia. Trata-se, de fato, de uma figura extraordinária em vários níveis, que se move com um enorme àvontade no meio político, financeiro, cultural e literário de Veneza e de Ferrara de meados de Quinhentos.

Os elementos do círculo literário tinham, seguramente, a consciência perfeita de que Duarte Gomes era uma figura invulgar. Ludovico Dolce, Girolamo Ruscelli e Alfonso Ulloa, em várias obras, tecem-lhe rasgadíssimos elogios, não só às qualidades humanas, mas também à vasta cultura e ao enorme talento do poeta lusitano. Cada um deles dedica ao poeta-mercador uma das suas obras. Sá Além do soneto publicado na tradução castelhana da obra de Petrarca, a que já se aludiu, é forçoso referir também a publicação de um outro poema de Duarte Gomes numa coletânea poética organizada por Girolamo Ruscelli em honra de Joana de Aragão. Sá

Como tem sido observado, talvez possa admitir-se algum interesse por parte dos membros do grupo em cair nas boas graças de Duarte Gomes, que podia financiar do seu próprio bolso a publicação das suas obras. Além disso, também se conjetura que o mercador português teria interesse em se inserir no meio cultural veneziano para assim ganhar mais credibilidade e notoriedade. Com efeito, não é de excluir que o estabelecimento de uma relação próxima com um dos principais feitores de D. Grácia Nasci possa ter constituído, para alguns dos escritores, um passo decisivo no sentido de obter o alto patrocínio da própria Casa Mendes-Benveniste.

<sup>53</sup> Ludovico Dolce dedica a Duarte Gomes a sua tragédia La Medea. Vinegia, appresso Gabriel Giolito de' Ferrari, 1558, cuja dedicatória data de 10 de outubro de 1557. Girolamo Ruscelli dedica-lhe, a 7 de setembro de 1558, o tratado Del modo di comporre in versi nella lingua italiana, trattato di Girolamo Ruscelli, Nel quale va compreso vn pieno & ordinatissimo Rimario. Nuouamente mandato in luce. Venetia, appresso Gio. Battista Sessa et Melchior Sessa fratelli, [1558], fl. a1r-a7v. Por seu turno, Alfonso Ulloa traduz para castelhano a obra de João de Barros, L'Asia del s. Giovanni di Barros, consigliero del christianissimo re di Portogallo, de' fatti de' portoghesi nello scoprimento, et conquista de' mari et terre di Oriente. Venetia, appresso Vincenzo Valgrisio, 1561. A dedicatória da segunda década, com a data de 15 de outubro de 1561, está endereçada a Duarte Gomes. Para uma análise minuciosa das três dedicatórias a Gomes, cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 88-93.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> RUSCELLI, Girolamo. *Il tempio alla diuina s. donna Giouanna d'Aragona, fabricato da tutti i più gentili spirti, & in tutte le lingue principali del mondo.* Venetia: per Francesco Rocca, 1565. Cf. ROTH, C. Salusque Lusitano... Op. cit. p. 74; ZAVAN, G., op. cit., p. 93.

No entanto, Duarte Gomes não era apenas um simples agente comercial da inteira confiança de D. Grácia Nasci, de quem era também médico particular. Não restam dúvidas de que esse judeu português era, de fato, um indivíduo excepcional com uma cultura e uma formação humanística do mais alto nível. Trata-se de alguém que elevou bem alto o seu nome junto dos círculos mais restritos do poder e da cultura durante os anos da década de trinta passados em Lisboa, a quem coube a distinção singular de proferir a habitual oração latina de sapiência, na Universidade de Lisboa, na abertura solene do ano letivo de 1535. S6

Os membros da família Mendes-Benveniste, tal como os dirigentes da Nação Portuguesa, em geral, conheciam forçosamente o mérito do seu agente comercial enquanto humanista consagrado. Duarte Gomes estava bastante próximo de Beatriz de Luna e de João Micas, que o respeitariam tanto pelas suas reconhecidas aptidões para a administração dos negócios, como também por ser um verdadeiro homem de cultura e das letras. Por isso, é muito provável que Duarte Gomes tenha tido um papel de extraordinária importância na orientação dada à atividade mecenática dos Mendes-Benveniste. Não parece muito plausível, dadas as circunstâncias, que Beatriz de Luna ou João Micas patrocinassem a publicação da obra de um determinado autor ou favorecessem mesmo um gênero literário particular, sem ouvir primeiro a opinião credenciada de Duarte Gomes, uma espécie de conselheiro cultural da família. O respeito de João Micas por Duarte Gomes encontrava-se ainda reforçado pelo fato de este ter sido, à semelhança do pai daquele, o Doutor Agostinho Micas, um distinto lente da Universidade de Lisboa.

Beatriz de Luna e o seu sobrinho, João Micas são figuras a quem vários elementos do círculo literário veneziano enaltecem por

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Esta indicação deduz-se das próprias declarações de Duarte Gomes no processo que lhe foi instaurado, em 1555, no S. Uffizio di Venezia: "Domandato se esso ha, opur il tempo passato, ha havuto conversation alcuna con la Beatrice de Luna, respose: Hebi per el tempo passato conversation in casa sua perchè io la medicava.". Cf. ZORATTINI, P. C. Ioly. Processi...1548-1560. Op. cit. p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Para uma análise minuciosa do percurso acadêmico do notável grupo de cristãos-novos, de que fazia parte Duarte Gomes, no Estudo de Salamanca e de Lisboa, cf. ANDRADE, A. A figura de Salomão Usque... Op. cit. p. 15-25.

meio de dedicatórias ou de referências laudatórias nas suas obras. Alonso Núñez de Reinoso, como é sabido, dedica a João Micas a sua novela *La historia de los amores de Clareo y Florisea y de la sin ventura Isea*, publicada em 1552, nos prelos de Gabriel Giolito de Ferrari. No mesmo ano, esse impressor dá também à estampa uma obra de Ortensio Lando com duas dedicatórias dirigidas aos sobrinhos de D. Grácia Nasci, ou seja, a João Micas, *alias* D. Joseph Nasci (que se tornou mais tarde duque de Naxos), e ao irmão Bernardo Micas, *alias* D. Samuel Nasci. O mesmo livro inclui também um poema "Del S. Alphonso Nunnez, de Reynoso al S. Hortensio Lando" (p. 56). Este autor dedica ainda uma outra obra a D. Beatriz de Luna, a qual contém uma carta laudatória do seu amigo Girolamo Ruscelli, com a data de 27 de abril de 1552, endereçada também "*Alla molto illustre et honoratissima S. la S. D. Beatrice de Luna*". Da mesma forma, entre as *Lettere* de Lucrezia Gonza-

<sup>57</sup> Cf. ROSE, Constance Hubbard. *Alonso Núñez de Reinoso:* the lament of a sixteeth-century exile. New Jersey: Fairleigh Dickinson University Press, 1971. p. 50-8.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Historia de los amores de Clareo y Florisea, y de los trabajos de Ysea, con otras obras en verso, parte al estilo espanol y parte al italiano, agora nueuamente sachada a luz. Venecia: por Gabriel Iulito y sus hermanos, 1552. O segundo volume, que contém a obra poética, apresenta título próprio: Libro segundo de las obras en coplas castellanas y versos al estilo italiano. Vinegia, appresso Gabriel Giolito de' Ferrari et fratelli, 1552. Assinale-se que a novela de Reinoso foi traduzida para o francês apenas dois anos volvidos, com tradução de Jacques Vincent, saída dos prelos de Kerver, em Paris. Há ainda uma enigmática edição em português, que tem gravado no frontispício: Historia dos trabalhos da sem ventura Isea natural da Cidade de Epheso, & dos Amores de Clareo & Floriseo. Com Real preuilegio. Esta raríssima edição, em caracteres góticos, de que apenas se conhece um único exemplar na Biblioteca da Universidade de Harvard, não apresenta menção alguma de local, impressor ou data. A figura de Alonso Núñez de Reinoso está envolta em grande mistério e deve acentuar-se que quase tudo se ignora sobre a vida desse poeta. Recentemente, a novela de Reinoso foi reeditada por duas vezes por FUENTES, Miguel Angel Teijeiro (Ed.). Los amores de Clareo y Florisea y los trabajos de la sin ventura Isea. [Cáceres]: Universidad de Extremadura, 1991; e por RUIZ, José Jiménez (Ed.). Historia de los amores de Clareo y Florisea y de los trabajos de Isea. Málaga: Universidad de Málaga, 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> LANDO, O. Due panegirici nuouamente composti, de' quali l'uno è in lode della S. Marchesana della Padulla, et l'altro in comendatione della S. Donna Lucretia Gonzaga da Gazuolo. Vinegia: appresso G. Giolito de Ferrari et fratelli, 1552.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> LANDO, O. Dialogo di m. Hortensio Lando, nel quale si ragiona della consolatione, et utilità, che si gusta leggendo la Sacra Scrittura. Trattasi etiandio dell'ordine, che tener si dee nel leggerle, et mostrasi essere le sacre lettere di uera eloquenza, et di uaria dottrina alle pagane lettere superiori. Venetia, al segno del pozzo [Andrea Arrivabene], 1552. A carta de Ruscelli encontra-se no final do livro, p. 60-71, e está dirigida "Alla molto illustre et honoratissima S. la S. D. Beatrice de Luna".

ga, a que já se aludiu, há uma carta, datada de 12 de maio, dirigida a João Micas.<sup>61</sup>

As Lettere funcionam, por certo, como parte de um elaborado jogo literário e, como já foi notado, são essenciais para ajudar a compreender as relações entre Lando, os Mendes-Benveniste e Núñez de Reinoso. No que a este último diz respeito, deve mencionar-se ainda a existência de uma Lettere, com a data de 15 de junho, onde aparece uma breve nota de agradecimento a Reinoso pela sua contribuição poética para a obra Due panegirici de Lando. 62

A troca de poemas entre os membros do grupo literário, de que Duarte Gomes é figura destacada, é uma constante. Girolamo Ruscelli contribui também com um soneto, sob o título "Di M. Lodovico Dolce in lode del Segnor Alphonso Nuñez de Reinoso", o qual saiu publicado na obra poética de Reinoso logo a seguir à dedicatória dirigida "al mismo Señor Juan Micas". 63

Não se trata, porém, do único membro do grupo literário veneziano a contribuir com uma composição para o livro de Reinoso. A obra lírica de Reinoso apresenta também um longo poema, em língua castelhana, da autoria de Tomás Gomes intitulado "Al Sennor Alonso Núnnez de Reynoso, un amigo y servidor", a que depois se segue um poema-resposta do próprio Reinoso sob a designação "Alonso Núnnez de Reynoso al Sennor Thomás Gómez. Respuesta".

A identificação deste misterioso poeta tem ocupado alguns dos investigadores que mais têm estudado a obra de Reinoso sem, no entanto, ter sido encontrada uma resposta definitiva para a questão. <sup>64</sup> Neste momento, estão reunidas as condições para determinar com precisão a identidade desta misteriosa figura, que se apresenta como amigo chegado de Reinoso e profundo conhecedor das suas

<sup>61</sup> LANDO, O. Lettere... p. 264-265.

<sup>62</sup> LANDO, O. Due panegirici... p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Sobre a biografia de Ludovico Dolce, cf. MUCCILLO, M. Dizionario biografico degli italiani, s. u. 'DOLCE, Ludovico'.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Veja-se, a esse propósito, os importantes trabalhos de BATAILLON, Marcel. Alonso Núñez de Reinoso et les marranes portugais en Italie. In: *Miscelânea de estudos em honra do Prof. Hernâni Cidade*. Lisboa: Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, 1957. p. 1-19; e de ASENSIO, Eugenio. Alonso Núñez de Reinoso, "gitano peregrino" y su égloga *Baltea. In: Estudios Portugueses*. S.l.: Fundação Calouste Gulbenkian – Centro Cultural Português, 1974. p. 123-144.

andanças e desventuras. Trata-se do judeu português Tomás Gomes que é, comprovadamente, um dos três irmãos de Duarte Gomes. É assim possível concluir, de alguma forma, que Tomás Gomes pertencia também ao círculo literário veneziano, do qual o seu irmão era figura destacada.

Não é demais recordar, porém, que a família dos Mendes-Benveniste, sobretudo Beatriz de Luna e João Micas, não concede o seu alto patrocínio unicamente ao círculo literário veneziano, onde Duarte Gomes é figura de proa. De fato, constitui-se, em Ferrara, também por meados do século XVI, um outro círculo literário com atividade editorial própria, extremamente ativo, encabeçado pela figura de Abraão Usque, *alias* Duarte Pinel. Havia contatos freqüentes entre alguns membros do grupo de Veneza e de Ferrara, tanto mais que muitos deles eram judeus portugueses e velhos companheiros no longo caminho, que os tinha trazido desde as terras lusitanas até às italianas. O próprio Duarte Gomes viveu algum tempo em Ferrara e, não obstante a sua fixação em Veneza como feitor de D. Grácia, deslocava-se com freqüência ao Ducado Estense, onde era figura bastante respeitada, a ajuizar pelos testemunhos prestados nos seus dois processos no S. Uffizio di Venezia.

A atividade mecenática dos Mendes-Benveniste não se restringia ao círculo veneziano, pois também se fazia sentir, quase em simultâneo, sobre as atividades e as publicações do grupo de Ferrara. O exemplo mais paradigmático desse patrocínio está materializado na dedicatória a D. Beatriz de Luna, inscrita na obra-prima saída da tipografia de Abraão Usque — a monumental Bíblia de Ferrara. <sup>66</sup> Um segundo exemplo também bastante significativo é o da

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Archivio di Stato di Venezia, *Santo Uffizio*, Processi, busta 159, 1° de agosto, 1555. Nas declarações que proferiu neste preciso dia, Duarte Gomes afirma ter três irmãos, cujos nomes cristãos são Guilherme, Tomás e Vicente. Acrescenta que todos eles se encontram, à data das declarações, em Constantinopla, onde julga que vivem abertamente como judeus sob os nomes de Abraham, Ioseph e Iona. Cf. ZORATTINI, P. C. Ioly. *Processi... 1548-1560*. Op. cit. p. 230; BROOKS, A. A. Op. cit. p. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Cf. SEGRE, R. Contribución documental a la historia de la imprenta Usque y de su edición de la Biblia. In: HASSÁN, Iacob M. (Ed.). *Introducción a la Biblia de Ferrara*. Actas del Simposio Internacional sobre la Biblia de Ferrara (Sevilla, 25-28 de noviembre de 1991). Madrid: s.e., 1994. p. 205-226; LEONI, A. L. New information on Yomtob Attias co-publisher of the Ferrara Bible. *Sefarad*, n.57, p. 271-76, 1997. A *Comisión Nacional Quinto Centenario (1492-1992)*, como homenagem aos judeus expulsos de Espanha, em

Consolação às Tribulações de Israel dedicada por Samuel Usque "A illustrissima Senhora Dona Gracia Nasci". 67 O autor não esconde a sua grande admiração por D. Grácia que considera ser o esteio da Nação Portuguesa:

Sendo o meu primeiro yntêto servir co este piqueno ramo de fruta nova a nossa nação Portuguesa, era justo offerecelo a Vossa Excelêcia como ao coração deste corpo pois nos remedios que aveis dado sentistes e ynda sentis seus trabalhos mais que algũ outro. 68

O próprio Amato Lusitano também dirige a sua *Curationum Medicinalium Centuria Quinta* a D. Joseph Nasci, através de uma carta dedicatória, muito sentida, em que relata como perdeu a totalidade dos seus haveres na apressada fuga para Pesaro, após o início do terrível processo que culminou com a morte de dezenas de judeus portugueses nos tristemente célebres autos-de-fé de Ancona. Além disso, nessa mesma carta, o médico e humanista albicastrense afirma ainda ter feito uma tradução de Eutrópio, "in linguam Hispanam", dedicada, de igual modo, ao sobrinho de D. Grácia, da qual não se conhece exemplar algum.

É fácil de ver que se albergam debaixo da proteção e do patrocínio dos Mendes-Benveniste, quer os membros do círculo de Veneza, quer os de Ferrara. Já se constatou que Duarte Gomes é uma figura central no grupo de Veneza e que mantinha, evidentemente, contatos frequentes com os elementos de Ferrara.

A comparação da atividade editorial dos dois grupos retrata na perfeição uma das realidades mais complexas da criação literária portuguesa do século XVI – o bilingüismo português-castelhano,

<sup>1492,</sup> patrocinou uma edição facsimilada da Bíblia de Ferrara, a partir do exemplar à guarda da Biblioteca Nacional de Madrid.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> O próprio Samuel Usque, de quem se ignora o nome de batismo, havia trabalhado em Antuérpia para Diogo Mendes e, depois da sua morte, para a viúva D. Brianda de Luna, com quem mais tarde haveria de se incompatibilizar. Por denúncia da própria Brianda, foi preso em 1549, tendo sido libertado por intervenção de D. Beatriz de Luna. Para uma análise pormenorizada da biografia do autor da *Consolação às tribulações de Israel*, cf. LEONI, A. L. *The Hebrew Portuguese Nations...* Op. cit. p. 94-96; GUERRINI, M. T., Op. cit. p. 83-89.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> USQUE, Samuel. *Consolação às tribulações de Israel*. Edição de Ferrara, 1553, com estudos introdutórios por Yosef Hayim Yerushalmi e José V. de Pina Martins. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989. fl. \* iir.

que extravasou as fronteiras de Portugal, na companhia de algumas das suas mais ilustres figuras.<sup>69</sup>

Os judeus portugueses que se viram forçados a abandonar o país, sobretudo a partir da década de trinta, não levaram consigo apenas uma vaga recordação da pátria. Com eles partiam também, nas urcas saídas do Tejo, uma cultura e uma língua que estava a despontar nos alvores de Quinhentos para as mais perfeitas realizações literárias, de que a epopéia camoniana viria a ser o modelo indiscutível.

No entanto, sobretudo desde o século XV, alguns dos mais consagrados escritores portugueses, com especial incidência para os poetas, compõem as suas obras, tanto em português, como em castelhano, num movimento gradual que se vai acentuando ao longo do século XVI, cujo ponto culminante é, em conseqüência do trágico desaparecimento de D. Sebastião em Álcacer-Quibir, a própria união ibérica ocorrida em 1580. Concretizava-se, então, aquele que fora um dos sonhos mais acalentado por D. Manuel, em nome do qual se deu a expulsão dos judeus de Portugal e a conversão geral.

As intensas e constantes relações entre os reinos ibéricos criaram em Portugal, durante décadas, uma corte bilingüe, que potenciou naturalmente o bilingüismo revelado por alguns dos nossos maiores escritores dos séculos XV e XVI. O meio universitário constituiu um outro fator determinante neste fenômeno, porque inúmeros alunos e professores portugueses freqüentavam as mais reputadas universidades espanholas, de entre as quais Salamanca era, nessa época, a mais conceituada. Do mesmo modo, também eram chamados a lecionar em Portugal mestres vindos da Espanha. Os cristãos-novos portugueses que pretendiam obter formação superior repartiam-se, em sua maioria, por duas instituições: a Universidade de Lisboa / Coimbra e a de Salamanca.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> O bilingüismo no Portugal dos séculos XV a XVII é uma questão bastante complexa, cuja gênese assenta em fatores de ordem muito variada, com particular destaque para os lingüísticos, literários e sociopolíticos. Sobre o assunto, cf. CUESTA, Pilar Vázquez. O bilinguismo castelhano-português na época de Camões. Arquivos do Centro Cultural Português, n. 16, p. 807-27, 1981; TOCCO V. Osservazioni sul bilinguismo in Portogallo (sec. XV-XVII). Il Confronto Letterario, n. 20, p. 319-34, 1983. A prestigiada revista Arquivos do Centro Cultural Português, da Fundação Calouste Gulbenkian, no seu volume 44 (2002), reuniu vários trabalhos subordinados ao tema "La littérature d'auteurs portugais en langue castillane".

Já vários poetas do *Cancioneiro Geral* de Garcia de Resende, publicado em 1516, compunham os seus poemas em português e castelhano, o mesmo acontecendo com nomes consagrados da literatura portuguesa como Gil Vicente, Sá de Miranda, Pero de Andrade Caminha, Diogo Bernardes ou mesmo Camões. Outros havia que se revelaram defensores intransigentes da língua portuguesa como Fernão de Oliveira, João de Barros, Jerónimo Cardoso ou António Ferreira, ou que apenas escreveram na sua língua materna, como sucede com Bernardim Ribeiro. Ao invés, Jorge de Montemor é o exemplo perfeito daqueles que adotaram o castelhano como a língua base de expressão literária. <sup>70</sup>

Os cristãos-novos portugueses, enquanto escritores, não estavam decerto imunes a esse confronto lingüístico que se travava no plano da produção literária portuguesa. Os autores estavam muitas vezes condicionados por múltiplos e complexos fatores a ponderar o uso do português ou do castelhano, numa decisão nem sempre fácil que podia decorrer, entre outras razões, da tradição do próprio gênero literário escolhido, do público a quem se destinava a obra ou, tão-só, da competência lingüística do autor. O bilingüismo vai colocar-se também ao nível da tradução de obras escritas originalmente em outras línguas como o latim ou o italiano.

Assim se pode compreender, por exemplo, a escolha do castelhano por parte de Duarte Gomes na maior parte da sua produção poética e, em particular, na tradução do *Canzoniere* de Petrarca. Por detrás da opção evidente de Duarte Gomes pelo castelhano, encontra-se, seguramente, esse confronto lingüístico-literário que há muito se vivia em Portugal. Acresce ainda que o tradutor tinha estudado muitos anos no Estudo de Salamanca, como ele próprio comprova com a apresentação dos títulos dos bacharelatos em Artes e Filosofia, e Medicina, transcritos *in extenso* no seu processo veneziano, pelo que o castelhano não era para ele propriamente uma língua desconhecida. Por último, é forçoso considerar ainda que o número de leitores potenciais de uma tradução castelhana de Petrarca seria

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> A obra mais famosa deste poeta, escrita em castelhano, foi traduzida para a língua italiana precisamente por Alfonso de Ulloa: *La Diana de Jorge de Monte Maior, nueuamente corrigida, y reuista por Alonso de Vlloa. Parte primera.* [...]. Venecia, por Jo. Comenzini, 1574 (segundo ARMAS, Antonio Rumeu De. *Alfonso de Ulloa, introductor de la cultura española en Italia.* Madrid: Gredos, 1973. p. 181. Há uma primeira edição de 1568).

bem maior do que de uma tradução portuguesa, pois o castelhano era, à época, uma língua indiscutivelmente mais prestigiada e falada do que o português.

Os judeus portugueses dos círculos literários de Veneza e de Ferrara carregam consigo a velha questão do bilingüismo português-castelhano, que assumiria ainda mais agudeza para aqueles que eram descendentes de judeus castelhanos. Há uma orientação lingüística diferenciada nos dois grupos, porquanto o de Duarte Gomes adota quase em exclusivo o castelhano nas suas obras, com exceção dos autores italianos, enquanto Duarte Pinel, em Ferrara, publica livros em castelhano, português e hebraico.<sup>71</sup>

O predomínio do castelhano no círculo de Veneza é visível na obra de Duarte e Tomás Gomes, de Alonso Núñez de Reinoso e ainda na fecunda produção de Alfonso de Ulloa, que traduz inúmeras obras do castelhano e do português<sup>72</sup> para o italiano e, viceversa, do italiano para o castelhano. Do lado de Ferrara, continua a verificar-se, em grande medida, a adoção do castelhano, mas pressente-se, em parte, uma orientação lingüística distinta de alguns autores, em defesa da língua portuguesa. Essa defesa do português parece estar na base da publicação de duas das mais importantes obras da literatura portuguesa do século XVI: a *Consolação às Tribulações de Israel* de Samuel Usque e a *História de Menina e Moça*, do enigmático Bernardim Ribeiro, <sup>73</sup> à qual se juntou a *Egloga de Cristouam Falcam chamada Crisfal*.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Sobre as publicações da imprensa de Abraão Usque, em Ferrara, cf ROTH,. C. The Marrano Press at Ferrara, 1552-1555. Op. cit. p. 307-17; Y YERUSHALMI,. H. Op. cit. p. 82-101; LEONI, A. L. A hitherto unknown edition. Op. cit. p. 127-136; SALOMON, H. P. O que tem de judaico... Op. cit. p. 185-223.

que tem de judaico... Op. cit. p. 185-223.

72 Alfonso de Ulloa traduz do português para o italiano duas obras, uma de João de Barros, L'Asia del s. Giovanni di Barros, consigliero del christianissimo re di Portogallo, de' fatti de' portoghesi nello scoprimento, et conquista de' mari et terre di Oriente. Venetia, appresso Vincenzo Valgrisio, 1561; a outra de Fernão Lopes de Castanheda, Historia dell'Indie Orientali scoperte, & conquistate da' Portoghesi di commissione dell'inuittissimo re Don Manuello, di gloriosa memoria. Para uma descrição pormenorizada das traduções de Ulloa, cf. ARMAS, Antonio Rumeu De. Op. cit. p. 162-187. Não parece descabido presumir que tenha sido o próprio Duarte Gomes a sugerir e, até, a auxiliar Ulloa na tradução das duas obras portuguesas acima referidas, dadas as excelentes relações entre ambos e o fato de o autor castelhano, natural de Cáceres, ter também participado na edição da tradução castelhana do Canzoniere de Petraca.

<sup>&</sup>lt;sup>†3</sup> A edição *princeps* da *Menina e Moça* saiu dos prelos de Abraão Usque, em Ferrara, no ano de 1554. MACEDO, Helder. *Do significado oculto da* Menina e Moça. Lisboa: Gui-

Não deixa de ser curioso assistir à reedição desse antigo confronto lingüístico em terras italianas, que não passa, aliás, desse campo, como não deve deixar de ser sublinhado. No fundo, o bilingüismo português-castelhano que emerge da literatura portuguesa de Quinhentos transferiu-se, em plena década de cinquenta, para Veneza e Ferrara. Afinal, também para lá haviam ido algumas das mais notáveis figuras da cultura e da literatura portuguesas.

Samuel Usque apresenta-se como um dos defensores da valorização da língua materna como língua literária. Opta deliberadamente por redigir a sua *Consolação às Tribulações de Israel* em português, apesar das fortes pressões de alguns que tentaram convencê-lo a adotar o castelhano. É o próprio autor que dá conta disso mesmo, de forma clara e inequívoca, no final do prólogo dirigido "Aos Senhores do Desterro de Portugal":

Algũs señores quiserom dizer antes que soubesem minha razam, que fora milhor auer cõposto em lingoa castelhana, mas eu creo que nisso nam errey, por que sendo o meu principal yntento falar cõ Portugheses e representando a memoria deste nosso desterro buscarlhe per muitos meos e longo rodeo, algum aliuio aos trabalhos que nelle passamos, desconueniente era fugir da lingua que mamey e buscar outra prestada per afalar aos meus naturais.<sup>74</sup>

<sup>74</sup> USQUE, Samuel. *Consolação...* Op. cit. fl. \* vir.

marães Editores, 1999, à luz de uma análise bastante arguta da novela e dos escassos dados biográficos que se conhecem sobre o autor, coloca a hipótese de Bernardim Ribeiro ser um cristão-novo, obrigado como tantos outros a seguir os penosos caminhos do exílio. Esta hipótese interpretativa não obteve o consenso dos investigadores, em particular de E. ASENSIO e de J. V. P. MARTINS, e continua, presentemente, a dividir os estudiosos de Bernardim. J. V. P. MARTINS publicou, aliás, uma reprodução facsimilada da edição de Ferrara, com um extenso estudo introdutório: História de Menina e Moça. Reprodução facsimilada da edição de Ferrara, 1554. Estudo introdutório por José Vitorino de Pina Martins. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2002. Nessa introdução, faz uma análise crítica e exaustiva dos estudos bernardinianos até a atualidade, apresentando os seus argumentos em detrimento do criptojudaísmo de Bernardim. Mais recentemente, porém, SALOMON,H. P. O que tem de judaico a Menina e Moça? Op. cit. p. 185-223, rebate, com novíssimos dados, os argumentos esgrimidos por J. V. P. MARTINS. A questão é extremamente complexa e, a nosso ver, continua em aberto. Talvez seja necessário para encontrar Bernardim, como afirmou BATAILLON, M. (Op. cit. p. 24-25), "faire table rase de toute sa légende".

Não nos surpreenderia que, entre os "Senhores" que quiseram convencer Samuel Usque a escrever em castelhano, estivessem alguns dos elementos do círculo de Veneza, em particular o próprio Duarte Gomes. As palavras transcritas são bastante claras. No entanto, têm dado azo a algumas conclusões precipitadas em relação ao predomínio do castelhano sobre o português e à assunção do castelhano "como lingua principale della diaspora sefardita" as quais, em nossa opinião, devem ser relativizadas, sobretudo no que toca às comunidades ponentinas. 75

Na realidade, Samuel Usque afirma claramente que não vai prescindir da língua materna, que é utilizada pelos seus naturais, para usar uma língua emprestada, ou seja, não vai abdicar do português para usar o castelhano. A literatura em língua castelhana alcançou, como se disse, grande difusão em toda a península, acentuada em Portugal pela questão do bilingüismo literário. Não se estranha, por isso, que os cristãos-novos portugueses dominassem à perfeição a língua e a literatura castelhanas. Duarte Gomes e Abraão Usque demonstram-no, em concreto, ao usar esse idioma nas suas obras, e Samuel Usque deixa-o entender perfeitamente, quando admitiu como exeqüível a hipótese de ter escrito a *Consolaçam* em castelhano

O bilingüismo português-castelhano é uma questão que, em Portugal, nunca se colocou quanto à língua comum de comunicação, mas apenas no âmbito da criação literária. E, com certeza, não se colocava também aos milhares de judeus portugueses que constituíam as comunidades sefarditas de Antuérpia, Ancona, Ferrara ou Veneza. Já o mesmo não se pode dizer, porém, em relação à língua adotada nos textos de pendor literário e religioso.

A questão do bilingüismo castelhano-português coloca-se diretamente no caso das obras literárias, que oscilam entre uma e outra língua. A adoção quase generalizada do castelhano, em detrimento do português, na tradução da Bíblia de Ferrara e nos livros de orações publicados em Ferrara ou em Veneza representa, quiçá, o problema mais complexo, para o qual têm sido aventadas algumas

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> MINERVINI, Laura. Llevarón de acá nuestra lengua: gli usi linguistici degli ebrei spagnoli in Italia. *Medioevo Romanzo*, n. 19, p. 147, 1994.

respostas.<sup>76</sup> Deve sublinhar-se, no entanto, a existência de livros de orações manuscritos também em língua portuguesa, dos quais se conhecem dois preciosos exemplares à guarda da Biblioteca Comunale de Piacenza e da British Library.<sup>77</sup>

As comunidades sefarditas italianas, que se formam no decorrer do século XVI, são constituídas, como é sabido, em grande parte por judeus originários de Portugal. Aqui estão incluídos, evidentemente, os membros da significativa comunidade judaica que há séculos vivia no país e também o contingente de judeus provenientes sobretudo de Castela e de Aragão, que entrou em território nacional após a ordem de expulsão de Espanha, em 1492. Estes últimos foram-se integrando no novo país de acolhimento, onde viveram, em relativa paz, durante mais de quatro décadas.

As comunidades sefarditas italianas apenas começam a ganhar uma expressão numérica já significativa, grosso modo, a partir de finais da década de trinta, com a chegada de milhares de pessoas que seguiram o mesmo caminho difícil que Samuel Usque experimentou e tão bem descreveu (Portugal – Antuérpia – Lombardia – Veneza / Ancona /Ferrara). São estes, em suma, os portugueses a quem Samuel Usque se dirige na língua que é tanto sua como deles.

A fuga maciça de Portugal a caminho de Antuérpia apenas teve início em meados da década de trinta, quando já decorriam na Cúria Romana as duras negociações para o estabelecimento da Inquisição em Portugal, na presença dos representantes de D. João III, do Papa e dos cristãos-novos. Nesse momento, tinham decorrido já cerca de quarenta anos, desde a chegada dos judeus da Espanha, em 1492, e muitos dos seus descendentes tinham nascido e crescido em Portugal, tendo adotado o português como língua materna.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Cf. ROTH, C. The role of Spanish in the Marrano Diaspora. In: PIERCE, F. (Ed.). Hispanic studies in honour of González Llubera. Oxford: 1959. p. 299-308; SALOMON, H. P. Was there a traditional Spanish translation of Sephardi Prayers before 1552?. The American Sephardi, n. 6, p. 79-90, 1973; MINERVINI, L. Op. cit. p. 146-148; LEONI, A. L. La presenza sefardita a Venezia intorno alla metà del Cinquecento: i libri e gli uomini. La Rassegna Mensile di Israel. v. 67, n. 1-2, p. 35-110, 2001; Idem, A hitherto unknown edition... Op. cit. p. 127-136.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Cf. SALOMON, H. P. The "Last Trial" in Portuguese. In: E. TOAFF (a cura di). *Studi sull'Ebraismo Italiano in memoria di Cecil Roth*. Roma:1974. p. 159-185; LEONI, A. L. La presenza sefardita a Venezia... Op. cit. p. 60, nota 114.

Não restam dúvidas, portanto, de que os numerosos membros da *Nação Portuguesa* estabelecidos em Ancona, Ferrara ou Veneza falavam entre si correntemente em língua portuguesa e não numa *outra prestada*, para usar as palavras de Samuel Usque, que demonstra uma leitura perfeita da situação. <sup>78</sup> Essa era a língua materna da grande maioria dos que integravam as comunidades sefarditas de Inglaterra, Países Baixos e Itália. Era também essa a língua em que D. Grácia se dirigia aos seus naturais, quer fossem familiares ou simples compatriotas. A língua que levaram de cá aqueles que partiram para Londres, Antuérpia, Ancona, Ferrara ou Veneza, foi, inquestionavelmente, a portuguesa.

Por outra parte, deve notar-se que, seja em Veneza, seja em Ferrara, existe a mesma predileção pela poesia bucólica e pela novela sentimental, gêneros que já eram cultivados pelos poetas lusitanos, tanto em português, como em castelhano. De uma parte, temos a obra de Reinoso, em castelhano, e de outra, como que em contraponto, a de Bernardim, em português. A publicação tanto da obra de Reinoso, em Veneza, nos prelos de Giolito, como da de Bernardim, em Ferrara, nos de Abraão Usque, não se terá ficado a dever, decerto, a um mero acaso. O bucolismo adquire também uma importância indesmentível na *Consolaçam* de Samuel Usque, quanto mais não seja porque a estrutura da obra assenta sobre um diálogo pastoril. O mesmo se deve dizer, com mais propriedade ainda, da *Egloga de Cristouam Falcam chamada Crisfal*, impressa em conjunto com a obra de Bernardim. A propensão para cultivar

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vejam-se as palavras justificativas com que termina o prólogo, que se seguem às da citação já feita anteriormente: "E dado caso que a volta ouve muitos do desterro de Castela, e os meus passado a daly ajam sido, mais razaõ parece que tenha agora conta com presente e mayor cantidade".

e mayor cantidade".

<sup>79</sup> Sobre o bucolismo português, cf. BERNARDES, José Cardoso. *O bucolismo português:* a égloga do Renascimento e do Maneirismo. Coimbra: Almedina, 1988.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Não será este o momento azado para desenvolver o tema, mas parece haver características específicas desses gêneros literários que justificam a preferência que lhes foi dada pelos membros da comunidade judaico-portuguesa.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Cf. MARTINS, J. V. P. *Consolação às Tribulações de Israel* de Samuel Usque. Alguns dos seus aspectos messiânicos e proféticos – uma obra-prima da língua e da literatura portuguesas. In: USQUE, Samuel. *Consolação às tribulações de Israel*. Edição de Ferrara, 1553, com estudos introdutórios por Yosef Hayim Yerushalmi e José V. de Pina Martins. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989. v. 1, p. 125-404.

ou privilegiar esses gêneros nas traduções é também extensível aos demais elementos do círculo literário de Veneza.

A obra-prima saída dos prelos de Abraão Usque foi, sem dúvida, a monumental edição, em 1553, da magnífica Bíblia de Ferrara, "traduzida del Hebreo palavra por palavra" em castelhano, língua que detinha, à época, muito mais prestígio do que o português e, naturalmente, um público potencial bem mais numeroso. (Vide Fig. 2.) No entanto, por detrás da edição da Bíblia, encontram-se quatro judeus portugueses, a saber, Duarte Pinel (Abraão Usque), Álvaro de Vargas (Yomtob Atias), Jerónimo de Vargas <sup>82</sup> e, na fase inicial do processo, Diogo Pires (Isaia Cohen).

Nos primeiros dias de novembro de 1551, Diogo Pires dirigese ao Duque Ercole II, em conjunto com Jerónimo de Vargas, no sentido de lhe recordar o privilégio que lhes havia sido concedido de publicar "libri massime spagnoli". Nessa ocasião, manifestam ao Duque a intenção de vir a publicar a famosa Bíblia de Ferrara, da qual Diogo Pires pode ser considerado, justamente, co-editor. A publicação teve, no entanto, alguns contratempos, de que resultou um litígio judicial entre os dois promotores da edição e os tipógrafos, acusados de não cumprirem os prazos acordados para a execução do trabalho.

Recorde-se que D. Beatriz de Luna se encontrava em Ferrara desde os primeiros meses de 1549, na companhia da filha e de inúmeros colaboradores, tendo a seu cargo a direção dos negócios da família. No momento em que a Bíblia vê, por fim, concluída a sua edição, em março de 1553, já a protetora da *Nação Portuguesa* estava estabelecida em Constantinopla, onde chegara no verão de 1552. A Bíblia de Ferrara foi dedicada, como se sabe, à "muy magnifica Señora Doña Gracia Naci" e ao Duque Ercole II. 84

<sup>82</sup> Acerca da errônea identificação de Jerónimo Vargas com o seu pai, cujo nome hebraico era Yomtob Attias, veja-se LEONI, A. L. New information on Yomtob Attias co-publisher of the Ferrara Bible. Sefarad, n. 57, p. 271-76, 1997. É do nosso conhecimento um estudo, ainda inédito, deste investigador, em que são fornecidas novas informações sobre os coeditores da Bíblia de Ferrara.

<sup>83</sup> Sobre o episódio da participação de Diogo Pires e de Jerónimo de Vargas como protagonistas no início do conturbado processo de publicação da Bíblia de Ferrara, cf. SEGRE, R. Contribución documental... Op. cit. p. 205-26.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Sobre as duas dedicatórias da Bíblia de Ferrara, cf. HASSÁN, I. M. Dos introducciones de la Biblia de Ferrara. In: HASSÁN, I. M. (Ed.). *Introducción a la Biblia de Ferrara*. Ac-

Nos primeiros dias de dezembro de 1552, Diogo Pires e Jerónimo de Vargas voltam a dirigir-se ao Duque de Ferrara, dando conta dos vários problemas judiciais tidos com os tipógrafos a quem haviam encarregado da publicação da Bíblia. Cerca de quatro meses mais tarde, em março de 1553, é ultimada a publicação dos primeiros exemplares. O humanista eborense, porém, desaparece misteriosamente de cena, não voltando o seu nome a aparecer relacionado com a edição da Bíblia.

Na verdade, Diogo Pires viajou, pouco antes, para a Inglaterra, porque se encontrava, em Londres, na companhia de dois irmãos seus, no ano de 1554, mais precisamente por ocasião do casamento da rainha Maria Tudor, filha de Henrique VIII, com Filipe, filho de Carlos V, que viria a ser coroado, em 1556, como o futuro rei de Espanha, Filipe II. O casamento régio teve lugar no dia 25 de julho de 1554. 85

Julgamos que Diogo Pires, nesses anos, terá mesmo desempenhado um papel destacado na divulgação das obras dadas à estampa, em Ferrara, pelo impressor Abraão Usque. De fato, em 1554, cerca de um ano após a publicação da *Consolação às Tribulações de Israel*, esta obra encontra-se já nas mãos dos cristãosnovos portugueses estabelecidos em Bristol e Londres, onde residia em permanência um irmão de Diogo Pires, chamado Simão Henriques, *alias* Caim Cohen. Além disso, temos notícia de que este costumava receber da Itália publicações destinadas aos seus correligionários. Pelo caminho inverso ao que percorriam os tecidos do norte da Europa até Ancona–Ferrara, chegavam até as comunidades judaico-portuguesas da Antuérpia e da Inglaterra as obras que saíam a lume, em Ferrara, dos prelos de Abraão Usque.

O processo de tradução e edição da Bíblia de Ferrara, da língua hebraica para a castelhana, pela sua dificuldade, exigência e dimensão, envolveu necessariamente um grupo de especialistas, que nunca é identificado em parte alguma da obra. O autor anônimo do

tas del Simposio Internacional sobre la Biblia de Ferrara (Sevilla, 25-28 de noviembre de 1991). Madrid: 1994. p. 35-43.

<sup>85</sup> Para uma análise pormenorizada e documentada dos acontecimentos relativos à viagem de Diogo Pires à Inglaterra, cf. ANDRADE, A. M. L. O Cato Minor de Diogo Pires... Op. cit. p. 103-109; 126-133.

prólogo "Al letor", decerto o próprio Duarte Pinel, afirma ter recorrido com regularidade a "sabios y experimentados letrados de la misma lengua assi Hebrayca como Latina", mas o colofão da variante cristã revela que "[...] se acabo la presente Biblia en lengua Española traduzida dela verdadera origen Hebrayca por muy excelentes letrados: con yndustria y deligencia de Duarte Pinel Portugues [...]."

Urge, por conseguinte, procurar dar resposta, na medida do possível, a uma questão central, ou seja, a de saber quem foram os homens capazes de levar a cabo esta obra magnífica. Como tem sido justamente acentuado, Duarte Pinel desempenhou, com toda a certeza, um papel de suma importância na execução e gestão deste grandioso projeto, pelo qual deu o próprio nome. <sup>86</sup> Convém ter presente que Duarte Pinel é um homem com uma sólida formação humanística comprovada, ainda durante a sua permanência em Portugal, pela publicação de uma gramática latina da sua autoria, a que se segue um pequeno tratado sobre as calendas, saída a lume, em 1543, dos prelos de Luís Rodrigues, em Lisboa. <sup>87</sup>

Trata-se de um indivíduo com uma formação de nível superior (obtida muito provavelmente em Lisboa ou Salamanca), porquanto recebe o tratamento de Bacharel, num processo que lhe foi movido, em finais de 1541, na Inquisição de Lisboa. Buarte Pinel desempenhava, à época, as funções de professor de latim, na capital do Reino, tendo por discípulos inúmeros jovens que pretendiam exercitar-se na língua latina. A gramática parece ser fruto dessa experiência docente e constituía-se, então, como um verdadeiro ins-

<sup>86</sup> Cf. LEONI, A. L. A hitherto unknown edition... Op. cit. p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> O compêndio de Duarte Pinel tem gravado no frontispício: *Eduardi Pinelli Lusitani Latinae Grâmatices Compendia. Eiusdem tractatus de Calēdis. Prima editio.* Vlissipone, apud Ludouicum Rhotorigium Typographum, 1543. Temos conhecimento de apenas quatro exemplares desta raríssima obra, à guarda das seguintes instituições: British Library, Biblioteca Nacional de Madrid, Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro e Biblioteca da Universidade de Sevilha. Consultamos uma reprodução integral dos exemplares da British Library e da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Este último está incompleto, por falta das páginas iniciais, e ostenta o famoso carimbo da *Real Bibliotheca* levada por D. João VI para o Brasil, a qual constituiu, como se sabe, a base do riquíssimo acervo daquela que veio a ser a primeira biblioteca brasileira.

<sup>88</sup> Cf. SALOMON, H. P O que tem de judaico... Op. cit. p. 193-198; 221-223. Este investigador teve o mérito de apresentar a análise e transcrição parcial deste importante documento, que fornece indicações preciosas sobre as atividades desenvolvidas, ainda em Lisboa, por Duarte Pinel.

trumento de ensino, para todos quantos desejassem estudar a língua do Lácio.

Diogo Pires empenhou-se, pessoalmente, no processo inicial da edição da Bíblia, antes da sua partida para Inglaterra. O seu nome, porém, acabou por não ser gravado nos exemplares da obra. No entanto, estamos convictos de que a participação do humanista eborense terá ultrapassado em muito os contatos prévios que estabeleceu, na companhia de Jerónimo de Vargas, com o Duque Ercole II. Não será excessivo dizer que é um dos mais talentosos poetas novilatinos, o qual havia, aliás, publicado em Ferrara, em 1545, o seu primeiro livro de poemas, para não referir as inúmeras composições suas que foram sendo publicadas nas obras dos ilustres membros do círculo literário de Lilio Gregorio Giraldi, em que estava inserido.

À semelhança de Duarte Pinel, o humanista eborense manifestou, desde cedo, o gosto pelo ensino das línguas clássicas aos jovens, para quem preparou igualmente uma obra com uma intenção didática declarada, ou seja, o *Cato Minor siue Disticha Moralia*. Já nos últimos anos da sua vida, Diogo Pires acabou por dedicar esta coletânea poética (o que não deixa de ser curioso), aos mestresescolas da cidade de Lisboa (*Ad Ludimagistros Olysipponenses*), pois tinha esperança de que os seus dísticos morais pudessem vir a ser utilizados, precisamente em Lisboa, pelos professores que ensinavam a língua latina à juventude, à semelhança do que fizera Duarte Pinel.

Além de ser um profundo conhecedor das línguas e literaturas clássicas, Diogo Pires detinha uma preparação lingüística excepcional, pelo que dominaria, com toda a certeza, as mais importantes línguas européias. Basta lembrar que havia efetuado os seus estudos superiores em Salamanca, Lovaina e Paris e que, antes de chegar a Ferrara, tinha já percorrido uma boa parte da Europa, desde a sua saída de Portugal, em 1535. Tudo leva a supor, pois, que Diogo Pires possa ter sido um dos "sabios y experimentados letrados de la misma lengua assi Hebrayca como Latina" que participou na tradução da Bíblia de Ferrara. Esta hipótese adquire mais força ainda, pelo fato de, neste momento, ser possível afiançar, com base em documentação recém-descoberta, que Diogo Pires dominava também a língua hebraica. Com efeito, na República de Ragusa /

Dubrovnik, onde se fixou em começos de 1557, o judeu eborense era chamado, com alguma freqüência, a efetuar traduções oficiais e certificadas para o italiano, a partir de documentação escrita, na sua origem, em português e hebraico.

Duarte Gomes, como se comprova, era igualmente um humanista consagrado com uma sólida formação e um excelente domínio das línguas clássicas, do português, do castelhano, do italiano, do francês e, com muita probabilidade, do hebraico. O seu brilhante percurso acadêmico como aluno, em Salamanca, Medina del Campo e Lisboa, e também como lente da Universidade de Lisboa, distinguem-no como um dos mais destacados judeus portugueses presentes em Veneza / Ferrara. Além disso, dominava, como poucos, a língua e literatura castelhanas, a ponto de ousar traduzir, pela primeira vez, para esse idioma o *Canzoniere* de Petrarca. Não foi por acaso que o mercador-poeta, natural de Lisboa, obteve o respeito e o elogio rasgado de eminentes humanistas como Girolamo Ruscelli, Ludovico Dolce, Alfonso de Ulloa ou Amato Lusitano.

No primeiro processo movido pelo S. Uffizio di Venezia a Duarte Gomes, em 1555, apresentaram-se duas testemunhas que, em momentos diversos do julgamento, procuraram fazer crer que o mercador português não sabia hebraico. É evidente que tanto o percurso de Duarte Gomes, como a confirmação da existência de várias obras em hebraico, na sua excepcional biblioteca, vêm sugerir, ao invés, exatamente o contrário. <sup>89</sup> Não obstante haver alguns fatos por esclarecer que davam força à acusação, Duarte Gomes acaba por ser absolvido desse processo, graças à providencial intervenção de D. Grácia Nasci junto das autoridades venezianas.

Em resultado de uma busca ordenada pelo Tribunal à casa de Duarte Gomes, foram apreendidos treze livros proibidos. Obtinham, desse modo, confirmação plena as denúncia feitas, nos primeiros dias do processo, pelo jesuíta português, Frei Simão. 90 O conhecimento sumário dos treze livros arrestados dá-nos uma imagem

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> ZAVAN, G. Op. cit. p. 87, nota 38, não deixa de colocar a hipótese muito provável de que "queste testemonianze siano state prodotte nel tentativo di accreditare ulteriormente la difesa di Gomez".

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Archivo di Stato di Venezia, *Santo Uffizio*, Processi, busta 159, fls. 140r-141r [8 de abril, 1555]. Cf. ZORATTINI P. C. Ioly, *Processi... 1548-1560*, p. 226-227.

da cultura vastíssima deste humanista português e da riqueza da sua biblioteca, bastante elogiada por Alfonso de Ulloa. Entre as obras apreendidas, encontram-se o Talmude e dois outros livros em hebraico não identificados, além de Catalogus Omnium Praeceptorum Legis Mosaicae "cum alio opusculo in lingua hebrea", e Messias Christianorum et Iudaeorum Hebraice et Latine, todas da autoria de S. Münster; Enchiridion Militis Christiani de Erasmo; Enchiridion Storiae Sacrae Bibliae de G. Fabri; De Orbis Terrae Concordia Libri Quattuor de G. Postel; Biblia Sacra Latina de S. Castellion; Liber de Anima de Melanchton; "scripta duo adversaria Martini Luteri"; duas traduções castelhanas, a saber, Enchiridion o Manual de Doctrina Christiana e Summa de Tutte le Cose de Mondo, e um outro livro ainda, em francês, não identificado. 92

Na realidade, não nos surpreenderia que Duarte Gomes também houvesse integrado o excepcional grupo de indivíduos, os referidos "sabios y experimentados letrados de la misma lengua assi Hebrayca como Latina", a quem se ficou a dever a tradução da Bíblia de Ferrara. Convém sublinhar que o agente de confiança de Beatriz de Luna e de João Micas, após a conclusão dos seus estudos em Artes e Filosofia, e Medicina, na Universidade de Salamanca, estudou teologia em Medina del Campo, pouco antes de ter regressado a Lisboa, por volta de 1532. 93 Além disso, os livros apreendidos, embora constituam apenas uma pequena amostra do que seria a sua extraordinária biblioteca, revelam um gosto bem marcado por obras de pendor religioso.

Duarte Gomes, Duarte Pinel e Diogo Pires ou antes, se preferirmos os respectivos nomes hebraicos, David Zaboca, Abraão Usque e Isaia Cohen, constituem uma espécie de frente avançada daquilo a que entendemos chamar o movimento humanista judaicoportuguês, onde é forçoso também integrar, como é bom de ver, alguns outros nomes, a que se aludiu ao longo deste trabalho. Os três

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Cf. ZAVAN, G. Op. cit. p. 92. Alfonso de Ulloa, na dedicatória à sua tradução para o italiano da *Institutione d'un Re Cristiano* de Felipe de la Torre, confessa ter sido o próprio Duarte Gomes que lhe ofereceu o livro original, em castelhano, e o persuadiu a traduzi-lo.

 <sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Para uma análise pormenorizada da relação das obras apreendidas, cf. ZORATTINI, P. C. Ioly *Processi... 1548-1560*, p. 233-234.
 <sup>93</sup> Cf. Archivo di Stato di Venezia, *Santo Uffizio*, Processi, busta 159, fl. 245v [declarações

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Cf. Archivo di Stato di Venezia, *Santo Uffizio*, Processi, busta 159, fl. 245v [declarações de 1º de agosto de 1555]; ZORATTINI, P. C. Ioly *Processi 1548-1560*, p. 230.

partilham a dupla condição de judeus e portugueses, uma relação difícil, mas profundamente sentida, que marcou para sempre a vida e a obra de cada um deles. Todos possuem, reconhecidamente, uma notável formação humanística, adquirida, em grande medida, antes de terem deixado para trás o país que os viu nascer.

As tribulações do povo hebraico há muito que tinham tido início. A saída de Portugal constituiu, sem dúvida, mais uma penosa etapa, que nem todos cumpriram da mesma forma: das margens do Tejo às margens do Pó, foram muitos e variados, mas nem sempre fáceis de acompanhar, os caminhos trilhados pelos "Senhores do Desterro de Portugal".

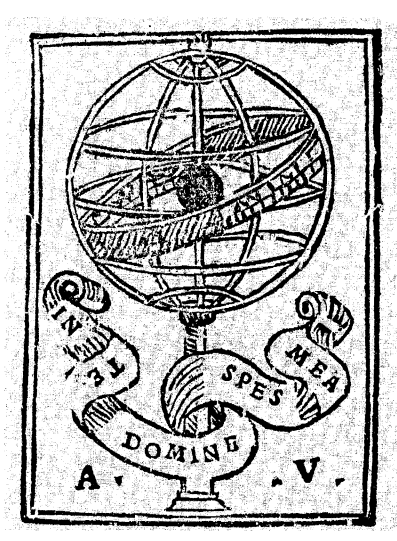


Fig. 1 - Marca do impressor Duarte Pinel, alias Abraão Usque.



Fig. 2 - Frontispício da *Biblia de Ferrara*, saída dos prelos de Abraão Usque, em 1553. (Uma nau, em meio de mar encapelado, ostenta no cimo do mastro a esfera armilar.)